
15 10

مة
ّ
مقد

تتق��دّم »ال��ذات« في قلب التجرب��ة الغربيَّة الحديثة بوصفه��ا العقدة الأكثر تعقي��دًا في البناء 

الحضاري المعاصر؛ إذ لم تعد الذات مجرَّد مفهوم نظري يسُ��تعمل في الفلسفة أو علم النفس، 

بق��در ما غدت الإطار الذي تفُهم من خلاله المعرفة، وتقُ��اس به القِيم، ويعُاد تنظيم العالم على 

أساس��ه. بيد أنّ هذه المركزيَّة، التي رُوِّج لها بوصفها ذروة التحرّر الإنس��اني، سرعان ما كشفت 

عن وجهه��ا الآخر، فبدت ذات مثقلة بذاتها، متعبة من فائض المس��ؤوليَّة، ومأزومة في علاقتها 

بالعالم وبنفسها في آن واحد.

لقد تش��كّلت الذات الغربيَّة الحديثة في س��ياق تاريخي وعد الإنسان بالتحرّر الكامل: تحرّر 

من المقدّس، ومن المرجعيات العليا، ومن التقاليد الموروثة، ومن كلّ سلطة تفُرض عليه باسم 

الحقيقة أو الأخلاق أو الغاية. بدا العقل، في هذه الرؤية، قادرًا على أنْ يكون مرجعًا مكتفيًا بذاته، 

��س عالماً عقلانيًّا خالصًا، يدُار وفق قوانين واضحة، ويمنح الإنسان سيادة غير مسبوقة  وأنْ يؤسِّ

على الطبيعة والمجتمع والتاريخ. لكنّ هذا المشروع، الذي بدأ بوصفه مسارًا للتحرّر، انتهى إلى 

وضع الذات في موقع لم يكن محس��وباً بدقةّ، أعني موقع المرجع الوحيد، والمسؤول الأوحد، 

راغِ الوجودي
َ
منِ الف

َ
ة في ز

َّ
 الغربي

ُ
الذات

د. محمد محمود مرتضى
رئيس التحرير

ل الكلام
ّ
أو



16

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

في عالم جُرِّد تدريجيًّا من أيّ أفق يتجاوزها.

ا بوصفها سؤالًا بنيويًّا في أصل  من هنا تبدأ الإشكاليَّة، لا بوصفها خلًال لاحقًا في التطبيق، وإنَّم

ب الذات مركزاً لكلّ شيء، يتجاوز السؤال مقدار ما كسبه الإنسان من  التصوّر نفسه. فحين تنُصَّ

حريَّة أو معرفة، ليرتبط بالثمن الوجودي الذي دُفع مقابل هذا التمركز. فهل تستطيع الذات، مهما 

بلغت من وعي وقدرة، أنْ تتحمّل وحدها عبء المعنى؟ وهل يمكن للإنسان أنْ يعيش حياة قابلة 

للسكن حين يطُلب منه أنْ يكون أصل قِيمه وغاياته دون سند يتجاوزه؟

إنَّ الحدي��ث عن “أزمة الذات” لا يقُصد به توصيف حالة نفس��يَّة فرديَّة، ولا التعبير عن حنين 

رومانسي إلى أنماط ماضية من الوجود، بقدر ما يشُير إلى مأزقٍ حضاريٍ يتُكشّف في مستويات 

ا تتسلل تدريجيًّا إلى بنية الحياة  متعدّدة. فالأزمة لا تظهر فجأة، ولا تتخّذ صورة انهيار شامل، وإنَّم

الحديثة، وتفرض نفس��ها في الأس��ئلة التي يعجز الخطاب الس��ائد عن الإجابة عنها، أو يتجنَّب 

. وما يزيد من تعقيد هذا الم��أزق أنَّ أدوات الحداثة نفس��ها — العقل، والحريَّة،  طرحها أص�ًا�لً

والفردانيَّة — هي في الوقت ذاته أدوات الكشف عن الأزمة، وحدود القدرة على تجاوزها.

ع�ىل أنّ ذلك لا يعني أنَّ التجربة الغربيَّة الحديثة يمكن اختزالها في الفش��ل أو الإنهاك، ولا 

أنَّ منجزاته��ا الفكريَّة والعلميَّة فقدت قِيمتها. بقدر ما يعني أنَّ هذه التجربة بلغت مرحلة تتطلَّب 

مساءلة داخليَّة جذريَّة؛ لأنَّ النموذج الذي أدار علاقتها بالإنسان والمعنى لم يعد قادرًا على تفسير 

نتائجه، ولا على احتواء تناقضاته. فحين تتَّسع الهوَّة بين ما ينُتظر من الذات أنْ تكونه، وما تستطيع 

فعليًّا أنْ تحياه، يتحوّل التوتر إلى حالة دائمة.

وفي هذا السياق، تبرز الحاجة إلى إعادة النظر في المسلمّات التي رافقت صعود الذات الغربيَّة 

الحديثة؛ س��واء منها مسلمّة الاكتفاء الذاتي، أم مسلمّة حياد العقل، أم مسلمّة أنَّ التحرّر يتحقَّق 

تلقائيًّ��ا بمجردّ إزالة القيود. فهذه المس��لمّات، الت��ي أدّت دورًا تاريخيًّا في تفكيك أنماط قديمة 

من الهيمنة، لم تخُتبر بما يكفي من حيث قدرتها على بناء إنس��ان متوازن، قادر على الجمع بين 

الحريَّة والمعنى، وبين الاستقلال والطمأنينة.

إنّ ما يعيش��ه الإنس��ان الغربي اليوم لا يمكن فهمه عبر خطاب واح��د أو حقل معرفي واحد. 

فالمأزق يتوزعّ على مس��تويات متداخلة تتعلقّ في بنية التصوّر لل��ذات، وفي طبيعة العلاقة بين 



17 10

الحريَّة والس��لطة، وفي تجليّات القلق والفراغ، وفي العجز عن تخيّل أفق يتجاوز إدارة الحاضر؛ 

لذل��ك لا يكون تناول هذه الأزم��ة مجدياً إذا ما اقتصر على وصف أعراضها، أو إذا عُولجِت كلّ 

ظاهرة بمعزل عن الإطار الذي أنتجها.

من هنا، فإنَّ مقاربة الذات الغربيَّة في زمن الفراغ الوجودي تقتضي تتبَّع مس��ار تشكّل الأزمة، 

والكشف عن منطقها الداخلي، ورصد تجليّّاتها المختلفة، ثمَّ التوقفّ عند حدود النموذج الذي 

أنتجها، س��عيًا إلى فهم أعمق لشروط حياة إنسانيَّة أقلّ إنهاكًا. فالسؤال الذي تطرحه هذه الأزمة 

يرتكز في: أيّ تصوّر للإنسان جعل الذات تصل إلى هذا الحدّ من التعب؟

في الحقيقة، إنّ هذه الأس��ئلة تطُرح من موقع الوعي بأنَّ الأزمة، حين تبلغ هذا المس��توى من 

العمق، تصبح مناس��بة لإعادة التفكير، لا للإنكار أو التجميل. ومن هنا يبدأ المس��ار التحليلي، 

بوصفه محاولة لفهم جدليَّة الإنس��ان الحديث، كما تكشّفت في التجربة الغربيَّة، حين وُضعت 

الذات في مركز العالم، ثمَّ ترُكت تواجه وحدها نتائج هذا التمركز.

: تشخيص الأزمة: من مركزيَّة الذات إلى انكسارها الداخلي أولًا

تظهر أزمة الإنسان الحديث في الغرب أنهّا تشكّلت تدريجيًّا في صلب المشروع الذي جعل 

من »الذات« محورًا نهائيًّا للوجود والمعرفة والقِيم. فمنذ اللحظة التي جرى فيها نقل مركز الثقل 

من المرجعيّات المتعالية إلى الذات الإنسانية، بدا أنّ الإنسان قد استعاد زمام مصيره، وأنَّه تحرّر 

. لكنّ هذا التحوّل، الذي رُوِّج له بوصفه ذروة النضج الإنساني،  من سلطات خارجيَّة كبّلته طويًال

حمل في بنيته توترّاً خفيًّا لم يتأخّر في الظهور.

ست  ا أسَّ إنَّ مركزيَّة الذات لم تعنِ فقط الاعتراف بقدرة الإنس��ان على التفكير والاختيار، وإنَّم

لوضع تكون في��ه الذات مطالبَة بأنْ تكون أصل المعنى وغايتَ��ه في آن واحد. ومع تراجع الأطر 

الكليَّة التي كان��ت تمنح الوجود انتظامه ودلالته، وُضعت الذات في مواجهة فراغ لم تكن مهيَّأة 

لتحمّله. فأنْ يكون الإنسان مرجعًا نهائيًّا يعني أنْ يتحمّل عبء التأسيس وحده، وأنْ يواجه سؤال 

المعنى دون سند يتجاوزه. هنا بدأت الأزمة في التشكّل، لا بوصفها صدامًا خارجيًّا، بقدر ما هي 

انكسارًا داخليًّا صامتاً.

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



18

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

لقد تحوّل الوعد بالس��يادة إلى اختبار دائم، وتحوّلت الحريَّ��ة من إمكان للانعتاق إلى عبء 

وجودي. فكلّ خيار بات يحمل في داخله احتمال الفشل، وكلّ معنى بات مؤقتّاً وقابًال للنقض. 

ومع توسّع دائرة الإمكانات، تقلصّ الإحساس باليقين. فلم تعد الذات تعرف نفسها من خلال ما 

ا من خلال ما تختاره في كلّ لحظة، وما يمكن أنْ تتراجع عنه في اللحظة التالية.  تنتمي إليه، وإنّم

هذا الانتقال من الثبات النسبي إلى السيولة الدائمة أنتج ذاتاً أكثر هشاشة.

إنّ م��ا يميّز هذه الأزمة أنَّها تتسّرب إلى تفاصي��ل الحياة اليوميَّة. فالذات الغربيَّة الحديثة تبدو 

ظاهريًّا واثقة، ومس��تقلةّ، وقادرة على إدارة ش��ؤونها، لكنّها في العمق تعيش توترّاً مستمرًّا بين ما 

ينُتظر منها أنْ تكونه، وما تس��تطيع فعليًّا أنْ تحقّقه. هذا التوترّ يولدّ شعورًا دائماً بعدم الاكتمال، 

، لا يسُمح له بالاستقرار. وهنا يتحوَّل السعي إلى تحقيق  ًال وكأنَّ الوجود نفسه أصبح مشروعًا مؤجَّ

الذات من مسار نمو إلى دائرة استنزاف لا تنتهي.

ويتفاقم هذا الانكس��ار الداخلي حين نلاحظ أنَّ مركزيَّة الذات أعادت إنتاج أشكال السيطرة 

بصيغ أكثر تعقيدًا. فالإنس��ان الذي تحرّر من الس��لطة التقليديَّة وجد نفس��ه خاضعًا لمنظومات 

ا ع�رب معايير الأداء، والنج��اح، والصورة، والتقويم  جديدة لا تعم��ل عبر الإكراه المباشر، وإنَّم

المس��تمرّ، فتظهر الطلبات بصيغ��ة “كن” بدل صيغة “افعل”. وفي ه��ذا الطلب المتواصل على 

التشكّل، تفقد الذات قدرتها على الترسّخ، وتعيش انقسامًا بين ذات تعُرض، وذات تسُتنزف.

ومن هنا، لا يمكن فهم تصاعد مشاعر القلق، والفراغ، وفقدان المعنى بوصفها ظواهر نفسيَّة 

ات على خلل أعمق في التصوّر الغربي للإنس��ان. فح�ني تخُتزل الذات في  معزول��ة. إنَّها مؤَّرش

كونه��ا مرك��زاً وظيفيًّا لإنتاج المعن��ى، دون أنْ يكون هذا المعنى متجذّرًا في أفق أوس��ع، تصبح 

الحياة سلس��لة من المهَامّ، لا مسارًا ذا دلالة. ومع غياب الغاية يتحوّل المستقبل إلى مصدر قلق 

بدل أنْ يكون مجالًا للأمل.

ا يعني استنزافها  إنَّ انكسار الذات الغربيَّة الحديثة لا يعني عجزها عن الفعل أو التفكير، وإنَّم

الداخلي. إنَّها ذات تعمل باستمرار، لكنَّها لا تطمئن؛ تختار دائماً، لكنَّها لا تستقر؛ تنتج المعنى، 

لكنّه��ا لا تثق به. هذا الانكس��ار لا يظهر في خط��اب واحد أو نظريَّة بعينها، بق��در ما يتوزعّ بين 

الحقول كلهّا: في الفلس��فة التي أعلن��ت نهاية الميتافيزيقا دون أنْ تع�رث على بديل جامع، وفي 



19 10

عل��م النفس الذي يواجه أعراضًا تتجاوز أدواته، وفي الثقافة التي تحتفي بالحريَّة فيما تعجز عن 

الإجابة عن سؤال الغاية.

وهكذا، تمثلّ أزمة الذات الغربيَّة الحديثة نتيجة منطقيَّة لمركزيَّة أطُلقت بلا ضوابط، ولتحرّر 

فصُِ��لَ عن أيّ أفق أعلى منه. إنَّها أزمة ذات طلُب منها أنْ تكون كلّ شيء، فانتهت إلى الش��عور 

بأنَّها مهدّدة باللا شيء. ومن هذا التشخيص الأولي يبدأ فهم جدليَّة الإنسان الحديث في الغرب، 

بوصفها علامة على مأزق حضاري لم يعد من الممكن تجاهله.

ثانيًا: جدليَّة التحرّر والسيطرة: حين ينقلب الوعد على صاحبه

إذا كانت الذات الحديثة قد تشكّلت تحت راية التحرّر، فإنّ المسار الذي سلكته لاحقًا يكشف 

عن مفارقة قاس��ية؛ إذ كلمّا اتسّعت دائرة التحرّر المعلن، ازدادت أشكال السيطرة الفعليَّة تعقيدًا 

ارسَ عبر الإكراه  وخفاءً. فلم يعد القيد يأتي من الخارج بصورته الكلاسيكيَّة، ولم تعد السلطة ُمت

ا أعادت إنتاج نفس��ها داخل بنيَة الحريَّة ذاتها. وهكذا نش��أت  الصري��ح أو المنع المباشر، وإنّم

جدليَّة دقيقة بين التحرّر والس��يطرة، تقوم على التداخل العميق؛ حيث يغدو التحرّر نفسه وسيطاً 

للضبط، والاختيار أداة لإعادة التشكيل.

في لحظته التأسيسيَّة، بدا التحرّر الغربي قطيعة حاسمة مع أنماط الهيمنة التقليديَّة. لقد تحرّر 

الإنسان من سلطان الكنيسة، ومن الامتثال القسري للأعراف، ومن الامتدادات الصلبة للتقاليد. 

لكنّ هذا التحرّر لم يكن نهاية الس��لطة، بقدر ما كان بداية انتقالها من المس��توى الخارجي إلى 

ا أعُيد  المس��توى الداخلي. فحين أقُصيت الس��لطة المتعالية، لم تلُغَ الحاج��ة إلى التنظيم، وإنَّم

توطينها في الذات نفسها. فلم يعد الإنسان خاضعًا لأمرٍ يفُرض عليه، بقدر ما أصبح مسؤولًا عن 

ضبط ذاته، وإدارة رغباته، وتوجيه سلوكه بما ينسجم مع منظومات جديدة أكثر تجريدًا.

تكمن خطورة هذا التحوّل في أنَّه يفُرغ السيطرة من مظهرها القسري، ويمنحها طابعًا اختياريًّا. 

فالإنسان يش��عر بأنَّه يختار، ويظن أنَّه يمارس حريته. ومع ذلك، فإنَّ هذا الاختيار يجري ضمن 

ش��بكة كثيفة من المعايير غير المعلنة: النجاح، والكفاءة، والمرونة، والقابليَّة للتكيفّ، والتوافق 

مع إيقاع السوق والتقنيَّة. وهكذا تعُاد صياغة الحريَّة لتصبح قدرة على الامتثال الذكي.

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



20

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

لقد استبدلت الحداثة الغربيَّة مفهوم الطاعة بمفهوم الأداء. فقد أصبح المطلوب من الفرد أنْ 

ات  ا مؤَّرش يحقّق ذاته وفق مقاييس جاهزة س��لفًا. والنجاح لم يعد حالة خُلقُيَّة أو إنس��انيَّة، وإنَّم

رقميَّة، وتقويمات، وإنجازات قابلة للقياس. وفي هذا الس��ياق، تتحوَّل الذات إلى مشروع دائم 

. وهنا يظهر وجه الس��يطرة الجديد: ذات لا يسُمح لها  للتطوير؛ لأنَّ التوقفّ يفَُّرس بوصفه فش�ًا�لً

بالاكتمال؛ لأنَّها إنْ اكتملت خرجت من دائرة التحسين المستمر.

وهنا، يمثلّ الس��وق أحد أبرز تجليّات هذه السيطرة الناعمة. فالسوق تفرض أوامرها بالإغراء 

لا بالإكراه. إنَّها تقول للإنس��ان أنت “تستحقّ” بدل كلمة “يجب”. وهكذا تعُاد صياغة الرغبات 

عبر التحفيز المستمرّ. كلّ شيء يصبح قابًال للاستهلاك: الجسد، والعلاقات، والمشاعر، وحتى 

الهويَّة. ومع تعميم منطق الس��وق، لم تعد الذات تمتلك رغباتها بقدر ما تدُار رغباتها. فما يبدو 

خيارًا شخصيًّا هو في الغالب استجابة لنموذج جاهز صُمّم بعناية؛ حيث يشعر الفرد أنَّ ما يريده 

هو ما اختاره بنفسه.

ولا يق��ل دور التقنيَّة في تعمي��ق هذه الجدليَّ��ة. فالتقنيَّة، التي وُعِدت بأنْ تك��ون أداة لتحرير 

الإنسان من الجهد والقيود، تحوَّلت إلى إطار شامل لإعادة تنظيم الزمن والانتباه والسلوك. فقد 

غدت التقنيَّة بيئة كاملة يعيش داخلها الإنس��ان. تقُاس القيمة بسرعة الاس��تجابة، وبالقدرة على 

الحضور الدائم، وبالاس��تعداد المستمرّ للتحديث. في هذا الس��ياق، يعُاد تشكيل الوعي نفسه؛ 

حيث يخُتزل التفكير في ردود فعل، ويسُ��تبدل التأمّل بالإشعارات، ويسُتنزف الانتباه في تدفقّ لا 

ينتهي. فالسيطرة هنا تعمل عبر الإغراق.

إنَّ أخطر ما في هذه الجدليَّة أنَّ الذات تسُتدرَج إلى لعب دور الحارس على نفسها. فالإنسان 

الحديث يراقب ذاته، ويقوَّمها، ويقارنها بغيرها، ويشعر بالذنب إذا لم يرقَ إلى المعايير السائدة. 

وهكذا استغنت السلطة عن أنْ تكون بحاجة إلى رقيب خارجي؛ لأنَّ الرقابة قد استبُطنت. وهذا 

ارسَ باسم المسؤوليَّة الفرديَّة. وهكذا لا ينُسب  الاستبطان يجعل الس��يطرة أكثر فاعليَّة؛ لأنَّها ُمت

ا إلى الذات نفس��ها، التي تتَُّهَم بالتقصير، أو ضعف الإرادة، أو سوء  الفش��ل إلى المنظومة، وإنَّم

الإدارة.

في هذا الإطار، تتآكل فكرة التحرّر ذاتها. فالحريَّة التي تعُرَّف بوصفها قدرة على الاختيار داخل 



21 10

نح الفرد عددًا هائ�ًا�لً من الخيارات، لكن دون  منظوم��ة مغلقة هي حركة داخل قفص واس��ع. ُمي

نح القدرة على مس��اءلة الشروط التي تنتج هذه الخيارات. وهن��ا تتجّىل المفارقة؛ إذ كلمّا  أنْ ُمي

تضاعفت البدائل، تقلصّ الإحس��اس بالقدرة على الفعل الجذري. فالاختيار المستمرّ يستهلك 

الطاقة الوجوديَّة، ويحوّل الحريَّة إلى عبء ذهني ونفسي.

يتضّ��ح هذا الانقلاب أيضً��ا في الخطاب النفسي المعاصر، الذي كثيراً ما يسُ��تخدم لتكييف 

الذات مع الواقع بدل مس��اءلته. فبدل طرح السؤال عن عدالة المنظومة أو معقوليَّة الإيقاع الذي 

يفُرض على الإنس��ان، يطُالبَ الفرد بتطوير مهارات التكيّف، وإدارة الضغط، وتعزيز الإيجابيَّة. 

وهكذا يتحوَّل العلاج إلى أداة لإدامة الوضع القائم، لا لتحرير الإنس��ان منه. فالسيطرة هنا تتَّخذ 

شكل الرعاية، بدل القهر.

وم��ع تراجع الأطر الجماعيَّة، يدُفع الفرد إلى تحمّل مصيره وحده. فالفش��ل س��يفُهم بوصفه 

إخفاقاً ش��خصيًّا. وهذه “الفردنة” المفرطة تضُاعف الإحس��اس بالوحدة؛ لأنَّها تقطع الصلة بين 

المعاناة الفرديَّة والسياق العام. فكلّ ذات تعاني في صمت، وتظنَّ أنَّ أزمتها خاصة، بينما هي في 

الحقيقة جزء من نمط عام. وهنا تبلغ السيطرة ذروتها، حين تفُصل المعاناة عن أسبابها.

على أنّ جدليَّة التحرّر والسيطرة لا تعني أنَّ الإنسان الحديث فقََدَ كلّ إمكان للفعل أو المقاومة، 

لكنَّها تكشف أنَّ التحرّر، حين يفُصل عن سؤال المعنى والغاية، يصبح عرضة للاحتواء. فالحريَّة 

الت��ي لا تعرف لم��اذا تتحرَّر، ولا إلى أين تتجه، يس��هل توجيهها. ومع غي��اب الأفق الخُلقُي أو 

الغ��ائي، تتحوَّل الحريَّة إلى حركة دائريَّ��ة، تدور حول ال��ذات دون أنْ تتجاوزها. وهذا الدوران 

يعمّق الإنهاك.

من هن��ا، لا يمكن فهم أزمة الذات الغربيَّة الحديثة بمعزل عن هذه الجدليَّة. فالذات ليس��ت 

ا هي نتاج علاقة معقّدة بين  ضحيَّة سلطة خارجيَّة فحسب، ولا فاعًال حُرًّا على نحو مطلق، وإنَّم

تحرّر معلن وسيطرة مضمرة. وكلَّما تجاهل الخطاب السائد هذا التعقيد، ازداد رسوخ الأزمة. 

م دون وعي كافٍ بحدود الإنسان.  في الحقيقة، إنّ الوعد الذي انقلب على صاحبه كان وعدًا قدُِّ

فالذات التي تتُرك بلا أفق تتجاوز فيه ذاتها، تسُ��تنزف في إدارة نفس��ها، وتفقد قدرتها على الفعل 

التاريخي. وهنا تتَّضح ملامح المأزق؛ إذ إنّ أيَّ تحرّر بلا معنى س��يولدّ سيطرة بلا قهر، وسيطرة 

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



22

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

بلا قهر ستولدّ ذاتاً مرهقة، تبدو حُرَّة ظاهراً، لكنَّها في العمق مُقيَّدة بمنطق لم تعد تراه.

ماذا نس��تنج من هذا؟ نستنتج أنّ تشكّل جدليَّة التحرّر والسيطرة قلَبََ أزمة الإنسان الحديث. 

ا في الحقيقة هي  فالأزم��ة لا تتمثلّ بكون هذه الجدليَّة مثلّت انحرافً��ا عن مشروع الحداثة، وإنَّم

إحدى نتائجه المنطقيَّة حين يخُتزل الإنسان في كونه ذاتاً مستقلَّة بلا جذور، وعقًال أداتيًّا بلا غاية، 

وحُريَّة بلا أفق. ومن هنا تنبع الحاجة إلى إعادة التفكير في معنى التحرّر نفسه، بوصفه قدرة على 

بناء علاقة مسؤولة بين الذات والعالم، وبين الاختيار والمعنى، وبين الإنسان وما يتجاوز الإنسان.

ثالثًا: تجليّات الأزمة – النفس، والهويَّة، والمعنى

إذا كان��ت أزمة ال��ذات الحديثة قد تش��كّلت في بنيتها العميقة، فإنَّها لا تبقى حبيس��ة التنظير 

الفلس��في أو التحلي��ل المفهومي، بل تظهر بوضوح في مظاهر متعدّدة تمسّ التجربة الإنس��انيَّة 

��د في اختلالات نفسيَّة متنامية، وفي قلق هويَّتي  اليوميَّة. فالأزمة، في صورتها المعاصرة، تتجسَّ

واسع، وفي شعور عام بتآكل المعنى. هذه التجلّيات هي تعبيرات متداخلة عن مأزق واحد: ذات 

لم تعد تعرف كيف تسكن العالم دون أنْ تسُتنزف فيه.

على المستوى النفسي، يبرز القلق بوصفه السمة الأبرز للإنسان الحديث. لكنّ هذا القلق لا 

ا يتَّخ��ذ طابعًا وجودياً عامًا. إنَّه قلق بلا موضوع  د أو تهديد واضح، وإنَّم يخُت��زل في خوف محدَّ

ثابت، وقلق من الفش��ل، ومن التخلفّ، ومن عدم الكفاية، ومن ضياع الفرص، ومن المس��تقبل 

بوصفه مجالًا مفتوحًا على الاحتمالات غير المضمونة. هذا القلق لا ينشأ من ضعف الفرد بقدر 

نح معي��ارًا نهائيًّا لما يعنيه  ما ينش��أ من وضعه في عالم يطُالبَ فيه بالإنجاز المس��تمرّ دون أنْ ُمي

الإنجاز نفسه.

هنا، يتحوّل القلق إلى حالة بنيويَّة. فالفرد يعيش تحت ضغط دائم ليكون “أفضل نس��خة من 

نفسه”، دون أنْ يعرف متى يكون قد بلغ هذه النسخة. ومع تآكل الإحساس بالغاية، تصبح الجهود 

المبذولة فاقدة للطمأنينة. فكلّ نجاح مؤقت، وكلّ اس��تقرار هشّ، وكلّ شعور بالرضا سرعان ما 

ل الشعور  يتلاشى أمام مطلب جديد. وهكذا تدخل الذات في حلقة من السعي الدائم؛ حيث يؤُجَّ

ى. بالاكتفاء إلى أجل غير مسمَّ



23 10

ويتقاطع هذا القلق مع انتشار الاكتئاب بوصفه الوجه الآخر للأزمة. فإذا كان القلق تعبيراً عن 

فائض التوتر، فإنَّ الاكتئاب يمثلّ لحظة الانكسار بعد الاستنزاف. إنَّه اليأس من القدرة على بناء 

سرديَّة ذاتيَّة متماس��كة. وفي هذا الس��ياق، يكون الاكتئاب تعبيراً عن انس��حاب الذات من عالم 

لم تعد ترى فيه ما يس��تحقّ الاس��تثمار الوجودي. فحين يصبح الوجود وظيفة بلا معنى، يتحوّل 

الانسحاب إلى ردّ فعل صامت.

أما على مس��توى الهويَّة، فتتخ��ذ الأزمة طابعًا أكثر تعقيدًا. فال��ذات الحديثة أصبحت تعُرفّ 

ا مشروعًا يصُنَع  نفس��ها من خلال اختيارات فرديَّة متحركة. والهويَّة لم تعد معطى يكُتشَف، وإنَّم

باستمرار. وفي الظاهر، يبدو هذا التحوّل علامة على التحرّر، لكنَّه في العمق يضاعف الإحساس 

دة  بالهشاش��ة. فكلّ تعريف للذات يبقى مؤقَّتاً، وكلّ انتماء قابًال للتعديل، وكل سرديَّة ذاتيَّة مهدَّ

بالتفكّك عند أول اهتزاز.

تنُتج هذه الس��يولة الهويَّتيَّة ش��عورًا دائماً بعدم الاكتمال. فالذات تعيش بوصفها سلس��لة من 

اللحظ��ات المتج��اورة، التي يصع��ب ربطها في قصة واح��دة ذات معنى. ومع غي��اب السرديَّة 

الجامعة، تفقد التجربة الإنسانيَّة بعدها الزمني العميق، ويتحوّل الماضي إلى عبء، والمستقبل 

إلى مص��در قلق، والحاضر إلى لحظة اس��تهلاك. في هذا الإطار، تتح��وَّل الهويَّة إلى عبء آخر 

يجب إدارته.

ويتفاق��م هذا المأزق ح�ني ترُبط الهويَّة بمنطق الع��رض والتقويم. فال��ذات باتت تعُرفّ بما 

تظُه��ره للآخرين: الص��ورة، والحضور الرقمي، والاعتراف الخارج��ي، وكلهّا عناصر تدخل في 

تشكيل الإحس��اس بالذات. وهنا تصبح الهويَّة مرهونة بالنظر الخارجي، لا بالتجربة الداخليَّة. 

هذا الارتهان يخلق فجوة بين الذات كما تعُاش، والذات كما تعُرضَ، وهذا ما يضاعف الشعور 

بالاغتراب. فالإنسان قد ينجح في تسويق صورته، لكنه يعجز عن مصادقة نفسه.

أما المعنى، فهو المجال الذي تتجمع فيه كلّ هذه التجليات. فالأزمة النفسيَّة والهويَّتيَّة ليست 

إلا انعكاسً��ا لانهيار أعمق. فبعد تفكيك المرجعيَّات الكبرى، والتشكيك في كلّ سرديَّة شاملة، 

وجد الإنس��ان نفسه في عالم بلا اتجاه واضح. فلم يعد هناك سؤال نهائي ينُظمّ الأسئلة الجزئيَّة، 

ا يتآكل  ولا غاي��ة عُليا تمنح الأفعال وزنها الوجودي. على أنَّ المعنى هن��ا لا يختفي فجأة، وإنَّم

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



24

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

تدريجيًا، حتى يصبح مسألة شخصيَّة محضة لا رابط بينها وبين العالم.

إنَّ هذه التجليّّات الثلاث — النفس��يَّة، والهويَّتيَّ��ة، والمعنويَّة — لا تعمل بمعزل عن بعضها، 

ى بعضها ببعض. ففقدان المعنى يعمّق القلق، والقلق يزعزع الهويَّة، واضطراب الهويَّة  بل تتغذَّ

يزيد الش��عور بالفراغ. وهكذا تدخل الذات في دائرة مغلقة، يصع��ب الخروج منها عبر الحلول 

الجزئيَّة. فالعلاج النفسي، مهما بلغ من التطوّر، لا يس��تطيع وح��ده معالجة أزمة معنى، وإعادة 

تعريف الهويَّة، مهما بدت جذّابة، لا تحلّ مش��كلة الفراغ الوجودي، وإدارة الوقت، مهما كانت 

فعّالة، لا تعوّض غياب الغاية.

ا في التصوّر  من هنا، تكش��ف تجليّّات الأزمة أنَّ المأزق ليس في الإنس��ان بوصفه فردًا، وإنَّم

الذي حُدّد له. فالذات الحديثة فش��لت لأنَّها حُمّلت ما لا يحُتمل: أنْ تكون أصل نفسها، وغاية 

وجوده��ا، ومعيار قيمتها. وحين تعجز عن هذا الدور، تتَُّهَم بالعجز، بدل مس��اءلة الإطار الذي 

وضعها فيه. إنَّ فهم هذه التجليات يهدف إلى إدراك وحدة الأزمة خلف تنوّع مظاهرها.

وهكذا، تصبح أزمة النفس، وأزمة الهويَّة، وأزمة المعنى وجوهًا متعدّدة لس��ؤال واحد: كيف 

يمكن للإنس��ان أنْ يعيش حياة ذات دلالة في عالم نزَع عن نفس��ه كلّ أفق يتجاوز اللحظة؟ هذا 

الس��ؤال، بما يحمله م��ن ثقل، ينبغي أنْ يجُاب عنه عبر إعادة التفكير في تصوّر الإنس��ان لذاته، 

ولمكانه في العالم، ولعلاقته بما يمنحه المعنى. ومن دون هذا الأفق، س��تظلّ التجليّّات تتكاثر، 

وستظلّ الذات تدور في فلك أزمة لا تجد لها اسًام نهائيًّا.

رابعًا: مأزق النموذج وإمكان التفكير في أفق مغاير

تبل��غ أزمة الذات الغربيَّة الحديثة ذروتها حين يتَّضح أنَّ ما يعيش��ه الإنس��ان ليس خلًال قابًال 

ا نتيجة منطقيَّة لنموذج بلغ حدوده القصوى. فالمشكلة تكمن  للإصلاح ضمن الإطار نفسه، وإنَّم

في التصوّر الكامن خلف قِيمَ الحداثة: تصوّر الإنس��ان بوصفه ذاتً��ا مكتفية بذاتها، وقادرة على 

إنتاج المعنى من داخلها، ومؤهّلة لتحمّل عبء الوجود وحدها. وحين يتهاوى هذا التصوّر، لا 

تعود الحلول الجزئيَّة كافية؛ لأنَّ الأزمة أعمق من أنْ تدُار تقنياً.

إنَّ أح��د أخطر مظاهر هذا المأزق يتمثَّل في العجز عن تخيّل بديل حقيقي. فالذات الحديثة، 



25 10

ة داخل الأفق ذاته الذي أنتج أزمتها. فكلّ محاولة  رغم وعيها بتعبها وإنهاكها، تجد نفسها محاَرص

للتجاوز تعُاد صياغتها بلغة النموذج نفس��ه، أي مزيد م��ن الحريَّة الفرديَّة، ومزيد من الخيارات، 

سّ هو الس��ؤال الجذري: هل يكفي أنْ تكون الذات مركزاً لكلّ  ومزيد من التكيفّ. لكن ما لا ُمي

شيء كي تكون قادرة على الحياة؟ أم أنَّ هذا التمركز ذاته هو مصدر الإنهاك؟

في هذا الس��ياق، يصبح النقد ضرورة وجوديَّة. نقد لا يه��دف إلى الهدم من أجل الهدم، ولا 

ا إلى كشف حدود التصوّر السائد، وإعادة فتح الأسئلة  إلى اس��تبدال يقين مغلق بيقين آخر، وإنَّم

نَع السؤال عن الغاية بدعوى أنَّه ميتافيزيقي،  التي جرى إغلاقها باسم التقدّم أو الواقعيَّة. فحين ُمي

ة نسبيَّته، يتحوَّل الإنسان إلى كائن يدير حياته دون أنْ يعرف لماذا  أو يقُصى س��ؤال المعنى بحجَّ

يعيشها. وهذا الصمت المفروض على الأسئلة الكبرى هو أحد وجوه الأزمة.

إنَّ التفكير في أفق مغاير ينبغي أنْ يعني إعادة الاعتبار لفكرة أنَّ الإنسان لا يكتمل بذاته وحدها. 

فالذات، لكي تكون متوازنة، تحتاج إلى ما يتجاوزها: معنى لا تختلقه بالكامل، وغاية لا تختزلها 

في الأداء، وقيم لا تقُاس فقط بالمنفعة. ومن دون هذا البعد، ستتحوَّل الحريَّة إلى حركة بلا اتجاه، 

ويتحوّل العقل إلى أداة بلا حكمة، ويتحوّل الوجود إلى إدارة زمنيَّة خالية من العمق.

كما أنَّ هذا الأفق المغاير يستدعي إعادة النظر في العلاقة بين الفرد والجماعة، وبين الخاص 

والمشترك. فالفردنة المطلقة أنتجت ذاتاً أكثر وحدة. فالإنسان، بطبيعته، كائن ارتباطي، يتشكّل 

في ش��بكة من المعاني المشتركة، لا في عزلة مكتفية بذاتها. وإعادة الاعتبار إلى هذا البعد تعني 

تحرير الفرد من وَهْم الاكتفاء، ومن عبء تحمّل الوجود وحده.

وفي المس��توى المعرفي، يقتضي هذا الأفق تجاوز اختزال العقل في بعده الأداتي، واستعادة 

وظيفته بوصفه وس��يلة للفهم، لا مجردّ وس��يلة للإدارة. فالعقل الذي لا يسُمح له بطرح الأسئلة 

الكبرى، ولا بتجاوز حدود النفع المباشر، يفقد قدرته على الإضاءة، حتى وإنْ تضاعفت معارفه. 

إنَّ أزمة المعنى هي نتيجة لتقليص العقل إلى وظيفة تقنيَّة، تفصل بين المعرفة والحكمة.

إنَّ مأزق النموذج الحديث يش�ري بوضوح إلى ضرورة المراجعة العميقة. فالتجربة الإنس��انيَّة 

لا تسير بخطّ مستقيم، ولا تتقدّم بمجرَّد تراكم الإنجازات. فحين يبلغ نموذج ما حدوده، يصبح 

الإصرار عليه ش��كًال من العمى، لا من العقلانيَّة. وال��ذات المأزومة، بما تحمله من قلق وتعب 

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



2610

وفراغ، هي إشارة إنذار حضاريَّة.

من هنا، يمكن النظر إلى الأزمة بوصفها لحظة كاش��فة. لحظة تظُهر أنَّ الإنس��ان لا يس��تطيع 

العي��ش داخل معادلة تختزل وج��وده في الاختيار والأداء، ولا داخل تص��وّر يفصل الحريَّة عن 

الغاية. وهذه اللحظة، بما تحمله من ألم، تفتح في الوقت نفسه إمكاناً للتفكير من جديد في معنى 

الإنسان، وفي شروط حياة قابلة للسكن.

إنَّ تجاوز المأزق يجري عبر شجاعة فكريَّة تعترف بأنَّ الذات ليست كافية بذاتها، وأن التحرّر 

لا يكتمل إلا حين يرتبط بمعنى، وأنَّ العقل يفقد إنسانيَّته حين يعُزل عن السؤال الغائي. عند هذا 

الحد، يصبح الس��ؤال مفتوحًا من جديد بوصفه أفقًا: أيّ إنسان نريد أنْ نكون، وأيّ عالم يمكن 

أنْ يسكنه الإنسان دون أنْ ينكسر من الداخل؟

وعلى أيّ حال، فقد آثرنا في هذا العدد العاشر من مجلَّة “أمم”، أنْ نخصّصه لفتح باب مناقشة 

هذه الذات المأزومة للإنسان الحديث في الغرب.

ففي المحور عالج مجموعة من الأساتذة الأعلام جوانب مختلفة من أزمة الذات، وهم تواليًا 

مع حفظ الألقاب: )د. علي الخطيب- مصر(، و)د. محمود كيشانه- مصر(، و)د. بهاء درويش- 

مصر(، و)د. عقيل صادق- العراق(. 

ا في باب تأصيل، فقد كتب الش��يخ )ش��ادي علي- مصر( عن الإنسان من منظور قرآني من  أمَّ

العبوديةّ إلى الاستخلاف.

ته )د. هبة جمال الدين- مصر(. وفي باب دراسات وبحوث، فقد وقع الاختيار على بحث أعدَّ

ا مراجعة كتاب، فقد اخترنا كتاب )الشيخ عبد الله جوادي آملي( عن ولاية الإنسان في القرآن  أمَّ

الكريم والذي تكفَّل بعرضه )الشيخ غسان الأسعد- لبنان(.

إنَّنا إذ نقدّم هذا العدد، الذي نتمنَّى أنْ ينال اعجاب القراء الذين كلنّا أمل أنَّهم لن يبخلوا علينا 

بملاحظاتهم القيّمة.

والحمد لله أوًلًا وآخرًا

ةُ الِإنسَْانٍ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ


