
83 10

قي
ُ
ل
ُ
انِ الخ

َ
س

ْ
 الإن

ُ
موت

ة والسوق
َّ
عـي في الليبرالي

ْ
ف
ُ
 اختزالِ الإنسان إلى كائنٍ ن

ُ
قد

َ
ن

أ. د. بهاء درويش)1(

يح��اول هذا البح��ث بيان أنَّ الإنس��ان، عبر كلِّ الحض��ارات المتعاقب��ة، قد ارتبط 

بمجموع��ة من القِيَم الإنس��انيَّة العُليا، كانت المحرِّك لس��لوكه وفك��ره، حتَّى أنَّ كلَّ 

حض��ارة عُرفِت بمجموعة معيَّنة من القِيَم، ش��اركت في تحديد س�ماتها، إلى أنْ جاء 

اً يبرِّر  ت القِيَم المصاحبة لها تغيُّر الع�صر الحديث، أو تحديدًا الحضارة الغربيَّة، فتغيَّر

لنا القول بموت الإنسان الخُلقُي، وذلك عندما سادت الرأسماليَّة بقِيَمها النفعيَّة، لتعلو 

د هُويَّته في  بها فوق كلِّ قِيَم إنسانيَّة أخرى، ومن ثمََّ تختزل الإنسان في كونه كائنًا تتحدَّ

د قِيمته وفقًا لقِيَم المنفعة السوقيَّة. قِيمته، وتتحدَّ

س��يتَّخذ ه��ذا البحث منحى تاريخيًّا، يب�يِّ�ِّن أهمّ القِيَم الإنس��انيَّة التي ارتبطت بكلِّ 

 - حض��ارة، لينته��ي بقِيَم الحض��ارة الغربيَّة، التي يحي��ا العالم في ظلِّه��ا الآن، ثمَّ يبِّني

باستخدام المنهج التحليلي النقدي- كيف خذلت قِيَم النفعيَّة والسوق والمصلحة التي 

س��ادت حضارتنا الراهنة مُفكِّري الغرب، الذين كانوا يأملون مع بداية عصر الحداثة - 

ويمنُّون أنفسهم والعالم- تحقيق قِيَم الإنسانيَّة العُليا في الإخاء، والمساواة، والعدالة.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية: 

1 -   أس��تاذ الفلس��فة جامعة المنيا، مصر، ونائب رئيس اللجنة الدوليَّة لخُلقُيات البيولوجيا، اليونس��كو، 

باريس. 

القِيَ��م، المنفعة، البوذيَّة، التس��امح، الكونفوش��يَّة، الحداثة، التنوير، 

الشعبويَّة.



84

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Death of Moral Man
Critique of Reduction of Man to Utilitarian 
Being in Liberalism, Market

Prof. Bahaa Darwish(1)

This research attempts to demonstrate that throughout all successive civilizations, 
humanity has been bound to a set of supreme human values ​​that have driven its 
behavior and thought. Every civilization was known for a specific set of values ​​
that contributed to defining its characteristics, until the modern era, or more 
specifically Western civilization, arrived. At that time, the values ​​associated with 
it changed in a way that justifies our assertion of the death of moral humanity. This 
occurred when capitalism, with its utilitarian values, prevailed, elevating it above 
all other human values. Consequently, humanity was reduced to a being whose 
identity was defined by its value, and whose value was determined according to 
the values ​​of market profit. 
This research will take a historical approach, showing the most important human 
values ​​that have been associated with each civilization, ending with the values ​​
of Western civilization, under which the world now lives. Then it shows, using the 
critical analytical method, how the values ​​of utilitarianism, the market, and self-
interest that prevailed in our current civilization failed the thinkers of the West, 
who, at the beginning of the modern era, hoped, and promised themselves and 
the world, to achieve the highest human values ​​of fraternity, equality, and justice.

Abstract

Keywords: 
Values, Utility, Buddhism, Tolerance, Confucianism, Modernity, Enlightenment, 
Populism.

1 -Professor of Philosophy, Minia University, Egypt, Vice-President of the International Bioethics 
Committee, UNESCO, Paris.



85 10

مة مقدِّ

ارتبط مفهوم »الإنسان«، عبر كلِّ الحضارات المتعاقبة، بمجموعة من القِيَم الخُلقُيَّة ميَّزته عبر 

التاريخ، وجعلت من هذه القِيَم ما يميِّزه عن غيره من الكائنات، من حيث إنَّها قِيمَ عُليا تتس��امى 

بالإنسان عن أيِّ كائن آخر.

كيف يكتسب المجتمع قِيمَه الخُلقُيَّة؟ أو كيف تسود قِيَم ما في مجتمع ما؟

يكتسب المجتمع القِيَم الاجتماعيَّة من الثقافة والعادات والتقاليد، والدين- إذا كان المجتمع 

متديِّنًا- وبعضها يكتسبه المجتمع من الخبرة والمراجعة الذاتيَّة. فالقِيَم الروحانيَّة يكتسبها المجتمع 

من الدين، بينما يكتس��ب احترام الكبير مثلًا من العادات والتقاليد، أما المحافظة على الطبيعة، 

وحقّ الأجيال المستقبليَّة في بيئة نظيفة، فهي من القِيَم التي اكتسبها الإنسان المعاصر من التجربة 

ة  والخبرة، ولم تكن مجال اهتمامه قبل العصر الحديث. ويحدث أنْ تتغَّري القِيَم المجتمعيَّة- خاصَّ

في عصرن��ا الراهن حيث تعقّد الحياة- نتيجة التفاعلات الثقافيَّة بين المجتمعات، فتنتقل قِيمَ من 

مجتمع لآخر.  

د الاختيارات، وتكوِّن  ه الس��لوك، وتكون دافعًا له، وتحدِّ للقِيمَ تعريفات مختلفة، فهي ما يوجِّ

هُويَّة الفرد. وهناك من يعرِّفها- مثل )دافيد جرابر -David Graeber(- بأنَّها “الطريقة التي تصبح 

بها الأفعال ذات معنى ضمن كيان اجتماعي أكبر، حقيقي أو خيالي”. 

ولكنَّ هناك تعريفًا آخر للقِيمة، وهو أنَّها ليس��ت إلا إجماعًا اجتماعيًّا بين الناس في ما يعطي 

معنى لحياتهم. ومن هنا، كانت قابلة للتغيير. فإذا حدث أنْ ارتأى أفراد مجتمع ما أنَّ رؤيتهم لما 

هو قِيَم لا تعُطي معنىً لحياتهم، فيجب أنْ يتغَّري هذا الإجماع، وهو قابل للتغيير. ولتحقيق ذلك، 

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



86

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يجب أنْ ننظر إلى ما وراء جدران نظام قِيَمنا الحالي))). 

نري��د- في هذا البحث- أنْ نحاجج بأنَّ القِيَم الإنس��انيَّة العُليا ارتبطت بالحضارات والثقافات 

ت القِيَم  الإنس��انيَّة المتعاقبة، إلى أنْ جاء الع�رص الحديث، أو تحديدًا الحض��ارة الغربيَّة، فتغَّري

د  اً يبرِّر لنا القول بموت الإنس��ان الخُلقُيّ، واختزال قِيمته في كونه كائنًا تتحدَّ المصاحبة لها تغيُّر

قيمته وفقًا لقِيَم المنفعة السوقيَّة.

لماذا حدث هذا؟ وكيف حدث؟ هذا ما سنحاول بيانه.

: القِيَم الإنسانيَّة في الفكر الهندي القديم أوَّلًا

يتَّفق المؤرِّخون على أنَّ الفكر الهندي قد بدأ في الماضي السحيق قبل آلاف السنين في تأملاُّت 

ن أناشيد تمجيد  سة الهندوسيَّة الأقدم التي كانت تتضمَّ حكماء »الفيدا«، أصحاب الكتب المقدَّ

الآله��ة، وترانيم تصاحب تقديم القرابين. ورغم أنَّ الفكر الهندي يتَّصف بالثراء والتعقيد؛ حيث 

ة له، فإنَّه يمكن القول إنَّ أكثر سماته استمراريَّة أو رواجًا  يكون من الصعب استنتاج سمات عامَّ

ليَّة، باعتباره  هو طابعه العملي. فلقد جاء الفكر الهندي انعكاسً��ا واس��تجابة لدوافع عمليَّة وتأمُّ

محاولة للبحث عن سبل التغلبّ على أشكال المعاناة، وتقديم وصف تفسيري لطبيعة الوجود))). 

ع�ىل هذا النح��و، كان الفكر الهندي قديمًا منذ ما يقارب من 2500 س��نة يتصوَّر أنَّ لكلِّ امرئٍ 

 ،)Dharma( )قها، وهي العيش  الفاضل أو الورع )دارما أربعة أهداف في الحياة يج��ب أنْ يحقِّ

ثمَّ وس��ائل الحياة )أرثا( )Artha(، ثمَّ المتعة )كاما( )Gamma(، وأخيراً تحرير النفس )موكشا( 

 .)Moksha(

على كلِّ فرد أنْ يكافح من أجل تحقيق هذه الأهداف الأربعة. ولأنَّ الإنسان مكوَّن من وجود 

عض��وي وروحي، فلا بدَّ من إش��باع الحاج��ات العضويَّة والروحيَّة، لكي تعُ��اش الحياة بكامل 

زخمها. فالكيفيَّة التي يجب أنْ يتصرَّف بها المرء تجاه الآخرين تندرج تحت الـ )دارما(، والكيفيَّة 

التي يجب أنْ يتصرَّف بها المرء تجاه الثروة والخيرات الماديَّة تندرج تحت )أرثا(، والكيفيَّة التي 

1 -  Pazaitis, A: The Value of Exploitation: How to Reclaim Our Lives and Livelihoods. 
2 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص24-23.  



87 10

ات الحياة تندرج تحت ال��ـ )كاما(، وأخيراً، الكيفيَّة التي يجب أنْ  يجب أنْ يس��لك بها تجاه ملذَّ

يسلك تجاه تحقيق الذات تندرج تحت الـ )موكشا(. 

ة؟))).  تجيب هذه الأهداف الأربعة عن هذا السؤال: كيف يجب أنْ يحيا المرء الحياة الخِّري

م القواعد لتسوية  وإذا كانت الـ»دارما« هي الواجب الخُلقُي للفرد، فإنَّها بالنسبة للمجتمع تقدِّ

ها  النزاعات؛ ذل��ك أنَّه عندما يجري إبقاء صراعات المصالح بين الأف��راد والجماعات عند حدِّ

الأدنى، عندئذٍ يمكن الحفاظ على المجتمع بصورة جيِّدة.

ا بالخبز والفراش، فإنَّه من الطبيعي  ولمَّا كان الإنسان لا يحيا بالاستقامة والعدل وحدهما، وإنَّم

أنْ يوجد إلى جانب هدف الـ »دارما« هدفان آخران هما »آرثا« و »كاما« . ولمَّا كان تجميع الثروات 

والأملاك ليس هدفاً نهائيَّا في ذاته، فإنَّ الهدف الإنس��اني الرابع »موكشا«، الذي يعني التحرُّر أو 

الحُريَّة الكاملة، يعكس التأكيد على أهمّيَّة الطبيعة الروحانيَّة للحياة الإنسانيَّة في الهند))). 

ثانيًا: القِيَم الإنسانيَّة في البوذيَّة

فإذا ما انتقلنا إلى البوذيَّة بصفتها دينًا وفلس��فة نشأت عن تعاليم )بوذا-Buddha( الذي عاش 

في شمال الهند في الفترة بين منتصف القرن السادس والقرن الرابع قبل الميلاد، ثمَّ اتَّسع انتشارها 

إلى وسط آسيا وجنوبها، والصين، وكوريا، واليابان، نجد أنَّها أثَّرت تأثيراً كبيراً في الحياة الروحيَّة 

والاجتماعيَّة والثقافيَّة في آسيا حتى الآن.

 ”Theravada وبعد وفاة )بوذا(، انقس��مت البوذيَّ��ة في اتجاهين: اتجاه يطلق علي��ه “ ثرافادا

جعلت تعالي��م )بوذا( -الموجودة في المجموعتين »س��وتا بيطاق��ا Sutta Pitaka« التي تحوي 

المبادئ الأساس للبوذيَّة، و»فينايا بيطاقا Vinaya Pitaka«، وهي أقدم التعاليم البوذيَّة المنظَّمة 

وأضغرها للحياة الرهبانيَّة والشؤون اليوميَّة للرهبان والراهبات وفقًا للقواعد التي وضعها )بوذا( 

- هي معايير البوذيَّة. إذا ذهبنا إلى س�رييلانكا وكمبودي��ا وتايلاند، نجد هذه الخصائص الثقافيَّة 

للبوذيَّ��ة الثرفاديَّة تهيمن على حياة المواطنين هناك. أما في التب��ت، والصين، وكوريا، واليابان، 

1 -  جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص69.
2 -  جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص69-68.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



88

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ى البوذيَّة المهايانيَّة؛ حيث اعترفوا  وفيتنام، فقد سيطرت الخصائص الثقافيَّة للاتجاه الثاني، المسُمَّ

بس��لطة التعاليم الأخرى التي، من وجهة نظر المجموعة، جعلت الخلاص متاحًا لعدد أكبر من 

الناس. ورغم هذا الانقس��ام للبوذيَّة إلى اتجاهين، فلقد حافظ الاتجاهان على المبادئ الأساس 

متها الخصائص الثقافيَّة الآتية: للبوذيَّة))) التي في مقدِّ

1. التأكيد على الكرامة الإنسانيَّة

ينُظرَ للبشر في الثقافات البوذيَّة على أنَّهم ليس��وا خاضعين لأحد، لا للإله، كما هو الحال في 

ديانات التأليه؛ حيث يخضع البشر للإله الذي خلقهم ليتَّفق مع أهدافه، ولا هم خاضعون للطبيعة 

والأشياء الماديَّة، كما هو الحال في الثقافات الماديَّة. 

2. اللا تعلُّق

لا يربط البوذيُّون أنفس��هم بالأش��ياء، أو بأيّ شيء؛ لأنَّهم يعلمون أنَّ كلَّ شيء إلى زوال، فلا 

نفس ستبقى للأبد، وبالتالي فلا شيء يزعجهم، ويتقبَّلون الحياة عن طواعية.

3. التسامح

يتَّصف البوذيُّون بالتس��امح تجاه الديانات الأخرى، والتفاسير المختلفة للبوذيَّة، فعلى الرغم 

من الاختلافات الكبيرة الموجودة بين البوذييّن في مختلف دول العالم، فإنَّهم يعترفون ببعضهم 

بصفتهم بوذيِّين. ولا ينظرون إلى غير البوذيِّين على أنَّهم أدنى منهم. 

4. اللا عنف

في القرون الخمس والعشرين التي مضت منذ نشأة البوذيَّة، والتي أصبح معها معتنقو البوذيَّة 

يتجاوز عددهم الأربعمئة مليون نسمة، لم تشُن حروب، ولم تسُفك دماء في غمار نشر التعاليم؛ 

1 -  H. Nakamura & F. Reynolds: Buddhism. 



89 10

إذ إنَّ العن��ف مناقض لتعاليم البوذيَّة، ويش��يع بينهم أنَّ العنف والغضب لا س��بيل لتهدئتهما إلا 

بالطيبة والشفقة. 

5. التأمُّل

من أجل الانضباط الذاتي وتنقية النفس، ومن أجل المش��اركة مع الواقع دون وسائط رغبات 

أو طموح��ات تؤدي إلى اغتراب النفس عن ذاتها، تؤكِّد البوذيَّة على ضرورة التأمُّل لتحقيق هذه 

الأهداف.

ه العملي 6. التوجُّ

به شكوك، فإنَّه يستطيع  عندما يكون الإنس��ان في سلام مع نفسه، ولا تتنازعه رغبات، ولا تعذِّ

التركي��ز في اللحظة الراهنة. فالأم��ور الحياتيَّة العاديَّة، كتناول الطع��ام، لا ينُظر إليه على أنَّه أمر 

ثانوي عليه الانته��اء منه للانتباه إلى أمور الحياة الحقيقيَّة، ولكن ينُظر إلى تناول الطعام على أنَّه 

هو ذاته من أمور الحياة الحقيقيَّة. 

كذلك يهتم البوذيّ بالتفكير في الماضي، ليتعلَّم منه ويستشراف المستقبل. لكن هذا النشاط 

يعُدّ نش��اطاً ينتمي للحاضر، وليس للماضي أو المس��تقبل. فالسعادة الحقيقيَّة تنُتجَ عن ممارسة 

النشاط الحاضر، ولا تنتج عن البكاء على الماضي، أو التفكير في المستقبل))). 

ثالثًا: القِيَم الإنسانيَّة في الفكر الصيني

ساته،  شكَّلت أفكار الكونفوشيَّة، والتاويَّة، والكونفوشيَّة الجديدة، فكر الشعب الصيني ومؤسَّ

عبر ما يزيد عن خمسة وعشرين قرناً من الزمان، وكانت مصدر إلهام له. لم يكن هدف الفلسفة هو 

فهم العالم بِقَدَر ما كان هدفها جعل الناس عظماء. وعلى الرغم من أنَّ الفلسفات الثلاث تشترك 

في هذا الهدف، فإنَّها تختلف فيما يتعلَّق بمصدر العظمة الإنسانيَّة. وبعيدًا عن الاختلافات، فإنَّ 

1 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص307 -310 .

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



90

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

عظمة المرء عظمة داخليَّة، وأخرى خارجيَّة. فالعظمة الداخليَّة هي شموخ الروح الذي ينعكس 

ا العظم��ة الخارجيَّة فتتجَّىل في قدرة المرء على العيش بصورة  في س�الم الفرد ورضاه بكماله. أمَّ

جيِّدة على الصعيد العملي، مع الش��عور بالعزَّة في الس��ياق الاجتماعي الذي يوجد فيه المرء في 

حياته اليوميَّة. ولما كانت عظمة الأش��خاص هي مناط الاهتمام الرئيس، فالاهتمام بالبشر تأتي 

س��ابقة على الاهتمام بالأشياء. والتأكيد على العظمة الإنس��انيَّة يؤدِّي إلى التأكيد على الأخلاق 

والحياة الروحيَّة. فالروح، وليس الجسد، هي الجانب الأهمّ في الوجود البشري. هذه الروح لا بدَّ 

من رعايتها لكي تتطوَّر حسب قدرتها. وقد أدَّى وضع العظمة موضع الممارسة إلى التأكيد على 

ة مفهوم حب الأبناء للآباء، الذي يش��كِّل حجر الزاوية للأخلاق  الفضائل العائليَّة، وبصفة خاصَّ

الصينيَّة))). 

رابعًا: القِيَم الإنسانيَّة في العصر اليوناني القديم

إذا بدأن��ا بالعصر القدي��م لليونان الذي يمتدُّ م��ن 800 ق. م إلى 490 ق. م، والتي بدأ معها 

نشوء المس��تعمرات اليونانيَّة على الجزر اليونانيَّة وعلى الس��احل الغربي للأناضول، وظهور ما 

ثون  ى إيونيا؛ حيث كان س��كَّانها اليونانيوّن يتحدَّ عُ��رف بدولة المدينة، نجد هذه المنطقة تسُ��مَّ

ها  ى الأيونيَّة. أعاد هؤلاء اليونانيوّن تأسيس طرق تجاريَّة بعيدة المدى، وأهمُّ لهجة يونانيَّة تسُ��مَّ

ار العصر الحديدي. وفي نهاية المطاف، بدأت الس��لع الأجنبيَّة والروابط  مع الفينيقيين، كبار تجَّ

الثقافيَّة بالتدفُّق إلى اليونان من جديد.

اها الإغريق الأيونيّون من الفينيقيّين، لم يكن أيٌّ منها أكثر  عة التي تلقَّ ومن بين التأثيرات المتنوِّ

ة.  أهميَّة من أبجديَّتهم. وبالاستناد إلى النسخة الفينيقيَّة، طوّر الإغريق الأيونيّون أبجديَّتهم الخاصَّ

سرعان ما بدأ اليونانيّون بتس��جيل ليس فقط سجلات الضرائب والمعاملات التجاريَّة، بل أيضًا 

أدبهم وش��عرهم ومسرحهم. يعود تاريخ أقدم الأدب اليوناني المتبقِّي إلى قرابة 800-750 قبل 

الميلاد؛ بفضل استخدام هذه الأبجديَّة الجديدة. 

1 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص314-312. 



91 10

دوّنت ملحمت��ا )هوميروس -Homeros(: “الإلياذة” )Iliad( و“الأوديس��ة” )Odyssey( في 

الة ش��فويًّا لق��رون. زعمتا أنَّهما تسردان مآث��ر أبطال عظماء من  ه��ذه الفترة، بعد أنْ تلاهما الرحَّ

العصر الميس��يني، مقدمةً في الوقت نفسه نس��يجًا غنيًَا من المعلومات عن القِيمَ، والمعتقدات، 

والممارس��ات اليونانيَّة القديمة للثقافات اللاحقة. احتفت كلت��ا القصيدتين بـفضيلتي “التميّز” 

و“النجاح”، التي يجب فهمهما باعتبارهما س��متين خُلقُيَّتين بِقَدَر ما هما س��متين جسديَّتين أو 

عقليَّتين. طوال الملحمتين، يكافح الرجال والنس��اء للتغلُّب على بعضهم بعضًا، وعلى قيودهم 

ة، بينما يتصارعون مع القيود التي تفرضها الطبيعة، والصدفة، وإرادة الآلهة.  الخاصَّ

دة في قصائد )هوميروس( إغريق العصر القديم في كيفيَّة تحديدهم  لقد خاطبت القِيَم المتجسِّ

لما هو جيّد ومرغوب فيه في السلوك البشري عمومًا. ركَّز الإغريق على طريقتين يمكن من خلالهما 

للرجل )ولطالما كان رجلًا في الفلس��فة اليونانيَّة؛ إذ أقُصيت النس��اء عمدًا( السيطرة على الرجال 

الآخرين: من خلال قوَّة السلاح، ومهارة الكلام. وهكذا، كان على الرجل إتقان المجالين الرئيسين: 

الحرب والبلاغة: القدرة على هزيمة الأعداء في المعركة، والقدرة على إقناع الحلفاء المحتملين.

كان المهُمّ عند الإغريق هو الأداء العلني للتميّز، لا الفضيلة الشخصيَّة أو حسن النيَّة. ما كان 

ة  يهمّ هو أداء الرجل علنًا، في المعارك، وفي المنافسات الرياضيَّة، أو في منتديات النقاش العامَّ

التي ظهرت في المدن-الدول الناشئة في اليونان القديمة. كان الخوف من العار جزءًا أصيلًا من 

الس��عي وراء التميّز؛ فلم يكن للمسابقات اليونانيَّة )في كلِّ شيء، من ألعاب القوى إلى الشعر( 

فائ��زون بالمركز الثاني، وكان الخاسرون يسُ��خر منهم علنًا في أعقاب المس��ابقات. كان لفكرة 

النقاش العام والمنافس��ة تأثير هائل على تطوُّر الثقافة اليونانيَّة، وهو تأثير انتشر لاحقًا في جميع 

ط. أنحاء منطقة البحر الأبيض المتوسِّ

انعكس��ت القِيَم اليونانيَّة مباشرةً في النظام السياسي اليوناني الفريد. شهد العصر القديم أهمّ 

الابتكارات السياس��يَّة اليونانيَّ��ة؛ حيث تبلورت لأوِّل مرَّة مفاهيم المواطنة القانونيَّة والمس��اواة، 

وممارسة التصويت على القوانين، ومفهوم خاص للفخر السياسي، يعُرف الآن بالوطنيَّة))).

1 - C. Brooks: The Archaic Age and Greek Values. Portland Community College. 

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



92

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

كان��ت دولة المدينة الإغريقيَّة - إذا ما قورنت بالدول��ة الحديثة- صغيرة في حجمها وقلَّة عدد 

سكّانها. ورغم أنَّه من الصعب تحديد عدد السكان بصورة قاطعة، فإنَّه يمكن القول إنَّ العدد في 

ا سكَّان المدينة، فكانوا ثلاث طبقات رئيسة متميِّزة  المتوسّط قد بلغ في قرابة ثلاثمئة ألف نسمة. أمَّ

من الناحيتين السياسيَّة والقانونيَّة. شكَّلت هذه الطبقات شكل هرم، قاعدته طبقة الأرقَّاء؛ حيث 

كان نظام الرقّ عنصًرا مميّزاً للنظام الاقتصادي في دولة المدينة، بمثل ما يتميَّز النظام الاقتصادي 

ا من الناحية السياس��يَّة، فلم تدخل المدينة الإغريقيَّة  الحديث بوجود طبقة أصحاب الأجور. أمَّ

الأرقَّاء في حسابها على الإطلاق. 

أما الطبقة الرئيسة الثانية، فكانت طبقة الأجانب المقُيمين في المدينة، ورغم أنَّه لم يكن هناك 

ت هذه الإقامة  نظام للتجنيس القانوني، فلم تكن الإقامة لتؤثرّ في استمرار صفة الأجنبي، ولو امتدَّ

أجياًال متتابعة، ما لم ينخرط الأجنبي في س��لك المواطنين نتيجة لإهمال السلطات أو تغافلها. 

كان الأجنبي- مثله في ذلك مثل الرقيق- محرومًا من المساهمة في الحياة السياسيَّة، وذلك برغم 

كونه حُرًّا.

ا الطبقة الثالثة، طبقة المواطنين، وهؤلاء فقط لهم حقّ المشاركة في الحياة السياسيَّة. وصفة  أمَّ

المواط��ن ميزة يتوارثه��ا الأبناء. والابن يعُدّ مواطنًا في المدينة الت��ي يتمتَّع فيها والده بعضويتّها. 

وتؤهّ��ل صفة المواطنة المواطن للمش��اركة في النش��اط الس��ياسي للمدين��ة الدولة من حضور 

يَّته تبعًا لمدى الديموقراطيَّة الس��ائدة إلى صلاحيَّة متفاوتة  لاجت�امع المدينة، الذي تتفاوت أهمِّ

ة، التي يتغَّري عددها أيضا تبعًا لدرجة الديموقراطيَّة المطُبَّقة في المدينة))).  لتوّيل الوظائف العامَّ

كان لدى المواطنين ش��عور قوي بالانتماء للمجتمع، نش��أ عنه مفهوم الفضيلة المدنيَّة: فكرة 

أنَّ أسمى دعوة خُلقُيَّة هي تغليب مصلحة المجتمع على رغبات الفرد الأنانيَّة. كان هذا المفهوم 

فريدًا من نوعه تقريباً في أيّ مكان آخر في العالم القديم. فبينما تماهت شعوب قديمة أخرى مع 

موطنها الأصلي، ربطت نفس��ها في معظم الحالات بس�اللات الملوك، بدًال من فكرة المجتمع 

المجرَّدة. كما كان جميع المواطنين اليونانيين متساوين أمام القانون، وهو ما مثلّ تحوًالُّ جذرياًَ؛ 

1 - جورج سباين: تطور الفكر السياسي، ج1، ص42-40. 



93 10

إذ كانت لدى معظم الحضارات الأخرى مجموعات مختلفة من القوانين بناءً على الهويَّة الطبقيَّة.

كانت الفضيل��ة المدنيَّة، وثيقة الصلة بمفهوم الوطنيَّة الحديث، مص��در قوَّة وفكرة مؤثِّرة؛ إذ 

استمرَّت خلال العصر اليوناني الكلاسيكي، وانتقلت عبر فتوحات )الإسكندر الأكبر(، وأصبحت 

في نهاي��ة المطاف أحد أهم المعايير الخُلقُيَّة، إنْ لم تك��ن أهمّها، في الجمهوريَّة والإمبراطوريَّة 

الرومانيَّة. واستمرَّ تأثيرها في نهاية المطاف على المفكِّرين والسياسيين حتى يومنا هذا))). فلقد 

كان��ت لدى الأثينيين أس��مى شرف، وليس في كنوز الأرض ما يفوقه��ا؛ إذ ما جدوى المال غير 

تمكين المواطن من أنْ ينعم بالمس��اهمة الفعليَّة في حياة المدينة؟! فليس��ت الأسرة والأصدقاء 

والأم��وال إلا وس��ائل للتمتُّع بالخير الأس��مى، الذي يتمثَّ��ل في أنْ يكون للف��رد مكان في حياة 

المدينة))).

خامسًا: القِيَم الإنسانيَّة قبل الإسلام

ى بالعصر الجاهلي، يمكننا القول إنَّ القيمة البارزة التي كانت تحكم  إذا عدنا إلى ما كان يسُمَّ

القبائل والعشائر في الجزيرة العربيَّة كانت قيمة التضامن؛ إذ كان أفراد كلِّ قبيلة متضامنين أشدّ ما 

عت حوله مجموعة من الخلال  يك��ون التضامن. أحكم الشرف عُرى هذا التضامن، والذي تجمَّ

الكريم��ة، تجمعها كلمة المروءة، والتي من مظاهرها الحلم، والك��رم، والوفاء، وحماية الجار، 

وسعة الصدر، والغضّ عن العوراء))).

ولم تكن عندهم خصل��ة تفوق خصلة الكرم، بعثتها فيهم الصح��راء المجدبة، وكثيراً ما كان 

الغني يذبح إبله في س��نين القحط يطعمها بني عش�ريته، كما يذبحها قرير العين لضيوفه الذين 

ينزلون به أو تدفعهم الصحراء إليه. 

رون الوفاء، فإذا وع��د أحدهم وعدًا أوفى به، وأوفت مع��ه قبيلته بما وعد،  كذل��ك كان��وا يقُدِّ

رون الأحلاف فلا ينقضونها مهما  وأش��ادوا بحماية الجار؛ لأنَّه اس��تجار بهم، وجعلهم هذا يقُدِّ

1 - C. Brooks: The Archaic Age and Greek Values. Op. Cit.
2 - جورج سباين: تطور الفكر السياسي، ج1، ص50.  

3 - شوقي ضيف: العصر الجاهلي، ص67

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



94

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

قاسوا بسببها من حروب. 

كذل��ك اتَّصفوا بإغاثة الملهوف، وحماية الضعيف، والعف��و عند المقدرة، وقد تمدحوا بهذه 

القِيَم في شعرهم))).    

سادسًا: القِيَم الإنسانيَّة في العهد الإسلامي

جاء الإس�الم فرسم للمسلمين- إلى جانب عقيدتهم- طريق الفضيلة، وما ينبغي أنْ يتحلوّا به 

رْضِ هَوْناً 
َ َىَل الْأ ِينَ يَمْشُونَ ع في س��لوكهم وأخلاقهم. يقول تبارك وتعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِٰ الَّذ

ِينَ يَقُولوُنَ  دًا وَقيَِامًا* وَالَّذ ِينَ يبَيِتُونَ لرَِبّهِِمْ سُ��جَّ مًا* وَالَّذ َاهِلُونَ قَالوُا سَ�لَ�َا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْج
ِينَ  نَ غَرَامًا* إنَِّهَا سَ��اءَتْ مُسْ��تَقَرًّا وَمُقَامًا* وَالَّذ فِْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَۖ  إنَِّ عَذَابَهَا كَا رَبَّنَا اصْر
ِ إلَِهًٰا آخَرَ وَلَا  ِينَ لَا يدَْعُونَ مَعَ اللَّه َ ذَلٰكَِ قَوَامًا* وَالَّذ نَ بَيْن وا وَكَا ُ فُِوا وَلمَْ يَقْتُر نفَقُوا لمَْ يسُْر

َ
إذَِا أ

 ُ ثَامًا* يضَُاعَفْ لَه
َ
َقِّ وَلَا يزَْنوُنَۚ  وَمَن يَفْعَلْ ذَلٰكَِ يلَْقَ أ ُ إلَِّا باِلْح مَ اللَّه يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَ��رَّ

لُ  ولَئٰكَِ يُبَدِّ
ُ
ًا فَأ ْ فيِهِ مُهَاناً* إلَِّا مَن تاَبَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمًَال صَالِح الْعَ��ذَابُ يوَْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْلُد

 ِ ًا فَإنَِّهُ يَتُوبُ إلَِى اللَّه ُ غَفُورًا رَّحِيمًا* وَمَن تاَبَ وَعَمِلَ صَالِح نَ اللَّه ُ سَ��يّئَِاتهِِمْ حَسَ��نَاتٍۗ  وَكَا اللَّه
يْنَا  وا كرَِامًا﴾ ]الفرقان: 63-72[. ﴿وَوَصَّ وا باِللَّغْوِ مَرُّ ورَ وَإِذَا مَرُّ ِينَ لَا يشَْهَدُونَ الزُّ مَتَاباً* وَالَّذ
ََّي المَْصِيُر*  يكَْ إلِ َ نِ اشْكُرْ لِي وَلوَِالِد

َ
ِ أ مَيْن ُ فِي عَا ٰ وَهْنٍ وَفصَِالُه َىَل هُ وَهْنًا ع مُّ

ُ
َلَتْهُ أ يهِْ حَم َ نسَانَ بوَِالِد ِ

الْإ
نْيَا مَعْرُوفًاۖ   كَِ بِي مَا لَيسَْ لكََ بهِِ عِلْمٌ فََال تطُِعْهُمَاۖ  وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّ ن تشُْر

َ
ٰ أ َىَل وَإِن جَاهَ��دَاكَ ع

ََّي إنَِّهَا إنِ تكَُ  نَبّئُِكُم بمَِا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ* ياَ بُن
ُ
ََّي مَرجِْعُكُمْ فَأ ۚ  ثُمَّ إلِ ََّي نَابَ إلِ

َ
وَاتَّبعِْ سَ��بيِلَ مَنْ أ

 َ ۚ  إنَِّ اللَّه ُ تِ بهَِا اللَّه
ْ
رْضِ يَأ

َ وْ فِي الْأ
َ
��مَاوَاتِ أ وْ فِي السَّ

َ
مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أ

صَابكََۖ  إنَِّ 
َ
ٰ مَا أ َىَل ْ ع مُرْ باِلمَْعْرُوفِ وَانهَْ عَنِ المُْنكَرِ وَاصْبِر

ْ
ةَ وَأ َالَّ قمِِ الص

َ
ََّي�نَ أ لَطِيفٌ خَبيٌِر* ياَ بُ�

َُّل  بُِّ ك َ لَا يُح رْضِ مَرحًَاۖ  إنَِّ اللَّه
َ كَ للِنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأ مُورِ* وَلَا تصَُعِّرْ خَدَّ

ُ ذَلٰكَِ مِنْ عَزْمِ الْأ
 ﴾ َمِيرِ صْوَاتِ لصََوتُْ الْح

َ نكَرَ الْأ
َ
ْتَالٍ فَخُورٍ* وَاقْصِدْ فِي مَشْ��يكَِ وَاغْضُضْ مِ��ن صَوْتكَِۚ  إنَِّ أ مُخ

ِينَ آمَنُوا لَا  يُّهَا الَّذ
َ
] لقمان: 14-19[. كذلك نهى الإس�الم عن الغِيبة والظنّ، قال تعالى: ﴿ياَ أ

1 - شوقي ضيف: العصر الجاهلي، ص69 



95 10

اً  ن يكَُنَّ خَْري
َ
ٰ أ اً مِّنْهُمْ وَلَا نسَِ��اءٌ مِّن نسَِّ��اءٍ عَسَى ن يكَُونوُا خَْري

َ
ٰ أ يسَْ��خَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى

َّمْ  يمَانِۚ  وَمَن ل ِ
سْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإ لْقَابِۖ  بئِسَْ الِا

َ نفُسَكُمْ وَلَا تَنَابزَُوا باِلْأ
َ
ۖ  وَلَا تلَْمِزُوا أ مِّنْهُنَّ

نِّ إثِْمٌۖ  
نِّ إنَِّ بَعْضَ الظَّ

ِينَ آمَنُوا اجْتَنبُِوا كَثيِراً مِّنَ الظَّ يُّهَا الَّذ
َ
المُِونَ* ياَ أ ولَئٰكَِ هُمُ الظَّ

ُ
يَتُبْ فَأ

خِيهِ مَيْتًا فَكَرهِْتُمُوهُ 
َ
ْمَ أ كُلَ لَح

ْ
ن يَأ

َ
حَدُكُمْ أ

َ
يُحِبُّ أ

َ
سُوا وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًاۚ  أ سََّ وَلَا تَج

َ توََّابٌ رَّحِيمٌ﴾ ]الحجرات: 12-11[. ۚ  إنَِّ اللَّه َ ۚ وَاتَّقُوا اللَّه
فالإسلام حرَّم الفواحش كلَّها ما ظهر منها وما بطن. ومن ناحية أخرى، يدعو دائماً إلى الخير 

مُرُونَ باِلمَْعْرُوفِ 
ْ
ِ وَيَأ ْري ةٌ يدَْعُونَ إلَِى الْخ مَّ

ُ
كَُن مِّنكُمْ أ والارتفاع عن النقائص، يقول تعالى: ﴿وَلْت

ولَئٰكَِ هُمُ المُْفْلحُِونَ﴾ ]آل عمران: 104[. فالإس�الم -مضافاً إلى أنه 
ُ
وَيَنْهَ��وْنَ عَنِ المُْنكَرِۚ  وَأ

عقيدة- فإنَّه أيضًا سلوك خُلقُي قويم، يدعو إلى طهارة النفس، ونبذ كلّ الفواحش والرذائل))).  

ةً مثاليَّة يتعاون أفرادها على  ةَ أمَُّ وكذلك أرسى الإسلام قِيًَام اجتماعيَّة من شأنها أنْ تجعل الأمَُّ

الخير، آمرين بالمعروف وناهين عن المنكر، يسودهم البّر والتعاطف، لا فوارق قبََليَّة بينهم، بل 

جميعهم أخوة س��واء في الحقوق والواجبات، تربطهم قيمة الإيثار؛ حيث يبذل كلّ منهم لأخيه 

ة كلّ ما يستطيع، فهو لا يعيش لنفسه، وإنما للجماعة يفديها بروحه))).  وللأمَُّ

كذل��ك نظَّم للمرأة حقوقها، ورعاه��ا خير رعاية وجعلها كفؤاً للرج��ل، لها ما له من حقوق، 

ة مستقلَّة.  تها الماليَّة ذمَّ وجعل ذمَّ

ولكي يسمو الإس�الم بإنسانيَّة الإنسان، نبَّهه إلى أنَّ الطبيعة مس��خَّرة لمنفعته، ودعاه لإعمال 

عقله في فهم قوانينها وسبر غورها. ويؤكِّد القرآن الكريم مرارًا وتكرارًا على مسألة سموّ الإنسان، 

حْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ ]التين: 4[ ، وجعله خليفته على الأرض))). 
َ
نسَانَ فِي أ ِ

﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإ

سابعًا: العصور الوسطى الغربيَّة

تمثِّل العصور الوس��طى الغربيَّة الفترة من القرن الخامس الميلادي حتى القرن الخامس عشر 

1 - شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ص15-14. 
2 - شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ص19.  

3 - شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ص23-22.  

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



96

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

مع بداية عصر النهضة. وهذا المصطلح » العصور الوسطى« أطلقه مفكِّروا القرن الخامس عشر 

لتسمية الفترة التي تمتدّ من القرن الخامس، أو تحديدًا من سقوط الامبراطوريَّة الرومانيَّة الغربيَّة 

حت��ى وقتهم. وإنْ لم يكن هن��اك اتفاقاً بين المفكِّرين على بداية فترة العصور الوس��طى الغربيَّة 

وانتهائها))).

يمكن وصف العصور الوس��طى بأنَّها مرحلة س��ادت فيها الفوضى السياسيَّة والحروب، كما 

اتَّسمت بأنَّها فترة صراع بين رجال الدين المسيحي والملوك، وبين محاولة الامبراطوريَّة السيطرة 

على الكنيس��ة ورجالها م��ن ناحية، وبين محاولة الكنيس��ة التحرُّر من هذه الس��يطرة من ناحية، 

ومحاولاتهم التدخُّل والس��يطرة على الش��ؤون السياس��يَّة من ناحية أخرى، وإنْ اتَّسم فيها كثير 

م��ن الملوك في عهود مختلفة بصفات التس��امح والع��دل. فلقد زادت على س��بيل المثال نفوذ 

البابويَّة في إيطاليا في القرن السابع الميلادي استغًاللا للفوضى السياسيَّة والاجتماعيَّة السائدة، 

واتَّخ��ذت صبغة عالميَّة في عه��د البابا )جريج��وري الأول-Gregory I( المولود 540م، الذي 

اتَّص��ف بالتواضع والإحس��ان إلى الفقراء، وكان ينهى الملوك والأس��اقفة عن الفس��اد ويأمرهم 

بالخ�ري))). ومدَّ نفوذ البابويَّة إلى إس��بانيا، وبريطانيا، وإفريقيا، ثمَّ حدث ن��وع من التنافس، بل 

التصادم بينه وبين الأباطرة، ثمَّ ساءت العلاقات بين روما والقسطنطينيَّة في عهد البابا )جريجوري 

الث��اني-Gregory II( )715م – 731م(، كذلك كان يحدث بينهما أحياناً تحالف، مثلما حدث 

بين البابويَّة والفرنجة في إيطاليا في القرن الثامن.  

ت أوروبا في القرن العاشر، فقد ظهرت أوضح ما ظهرت في إيطاليا؛ حيث  ا الفوضى التي عمَّ أمَّ

تعاقب على كرسي البابويَّة سلس��لة من البابوات الضعاف غير الأكفاء، الذين تولَّوا مناصبهم من 

خلال مؤامرات دبَّرها نبلاء روما العابثين))).

وإذا كانت الكنيس��ة قد أخذت تسعى خلال سنوات الفوضى التي عمَّت أوروبا خلال القرن 

التاسع للتحرُّر من سلطان الدولة، ليكون لها كيان خاصّ بها، لكنَّ الفصل بين الكنيسة والدولة 

1 - J. Barzun & N. Parker: The Middle Ages. 
2 -  سعيد عبد الفتاح عاشور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ص .117
3 -  سعيد عبد الفتاح عاشور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ص259.



97 10

بدا أمراً غير عملي في ظلّ النظام الاقطاعي، هذا في الوقت الذي لم تجد البابويَّة أمامها س��ابقة 

تستند إليها في تأكيد سيادتها على الملوك، وعلى بقيَّة رجال الكنيسة. هنا لجأ رجال الكنيسة إلى 

التزوير والتزييف، لاختلاق سوابق تستند إليها في تحقيق أهدافها))). 

فرغم فساد الكنيس��ة الكاثوليكيَّة في العصور الوسطى، التي كانت تزعم إمكانيَّة بيع صكوك 

م الإعفاء من العقوبة الزمنيَّة للخطايا لمشتريها، لكن لا يمكن إنكار تأثير  الغفران، وتزعم أنَّها تقدِّ

القِيَم الدينيَّة وانتش��ارها بين الناس، التي حاولت المس��يحيَّة نشرها، مثل قِيَم الحبّ والمس��اواة 

والعدل. كذلك انتشر ما عُرفِ في ذلك الوقت بقِيَم الفروسيَّة التي نشأت في ظلّ النظام الإقطاعي، 

الذي كان س��ائدًا مثل الشرف، والشجاعة، وحماية الضعفاء، واحترام المرأة وتوقيرها، وإنْ كان 

الفرس��ان لم يمارسوا هذه القِيَم إلا فيما بينهم، بينما عاملوا الطبقات الدنيا في المجتمع باحتقار 

وازدراء، كما حاولت المس��يحيَّة احتضان الفروس��يَّة بحكم مطالبتها ببسط حمايتها على وجوه 

النشاط البشري كلهّ))).

ثامنًا: العصور الحديثة وموت الإنسان

ثم تأتي العصور الحديثة، ويموت الإنس��ان على يد الحضارة الغربيَّة: الحضارة التي تشدقت 

تها تحقيقها، ورفع مستوى رفاهيَّة الإنسان. ولمَّا  بإعلانها مبادئ الحريَّة والمس��اواة، وجعل مَهمَّ

ة الرقي الإنساني، فقد انتهى حالها  كان من المفترض أنْ تصل الإنسانيَّة مع هذه الحضارة إلى قِمَّ

- أو قل أوشك على الانتهاء- بفقدان الإنسان لقِيَمه الإنسانيَّة العُليا التي كانت تميّزه بصفته إنساناً، 

ويحلّ محلهّا قِيَم السوق، والمصلحة، والعقلانيَّة الأداتيَّة….

يمكن إرجاع بداية رحلة الغرب نحو الحداثة إلى اكتشاف المدرسيوّن المتأخِّرون في المرحلة 

الإنس��انيَّة من ع�رص النهض��ة )1453-1600( أنَّ العقل البشري قادر بذاته ع�ىل أنْ يدافع عن 

قليل من معتقدات الكنيس��ة. وبالتالي فلَّام كان بإم��كان العقل ذلك، فهذا لا يعني إلا أنْ للعقل 

ة البح��ث عن الحقيقة في ش��تَّى الميادين. عزَّزت ه��ذه النزعة العقليَّة الاكتش��افات العلميَّة  قوَّ

1 - سعيد عبد الفتاح عاشور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ص294.
2 - 22 نورا ابراهيم الدينالي: “طبقة الفرسان والفروسيَّة في أوربا العصور الوسطى في ظل النظام الاقطاعي”.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



98

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الت��ي أدَّت إلى تغيير صورة الع��الم الطبيعي من نموذج مغلق لعالم مرك��زه الأرض، إلى نموذج 

 )Nicolaus Copernicus-ثوري للعالم مركزه الش��مس، وذلك بدءًا من )نيكولاس كوبرنيقوس

)1473 – 1543(. تنام��ى الفهم والاعتقاد من وقته��ا بأنَّ مناهج العلم الطبيعي هي مفتاح فهم 

الواق��ع والوجود. فبدأ ما عُرف في تاريخ الفلس��فة بفترة العلم الطبيعي، تلك التي تمثِّل إنجازها 

الأوَّل في صياغة مناهج جديدة للبحث الفلس��في على يد كلّ من )بيكون-Bacon( و)ديكارت-

Descartes(. ثمَّ تتوالى الإنجازات الفلسفيَّة التي تأثَّرت بهذا الفهم والاحترام لاستقلاليَّة العقل 

البشري، والثقة في قدراته بعيدًا عن التفسيرات الدينيَّة. لقد رأى كلّ من )بيكون( و)ديكارت( أنَّه 

بمعرفتنا كيف يسير العالم الفيزيقي، سنصبح سادة الطبيعة ومالكيها، والمتحكِّمين فيها. عندئذ 

يمكننا بالاكتش��افات والاختراعات في مي��دان الزراعة أنْ نتغلَّب على الج��وع، وبتطوير الطب 

نقضي على الأمراض، أي أنَّنا في المجمل سوف نطوِّر من جودة حياة الإنسان من خلال التطوّر 

التكنولوجي))). وهكذا بدأت نواة مرحلة التنوير بالاكتشافات العلميَّة التي أدَّت إلى تغيير صورة 

العالم الطبيعي، وبالمناهج الجديدة للبحث الفلسفي والمذاهب الفلسفيَّة- التي تمكَّنت الفلسفة 

بها من التخلصّ من تبعيتها للاهوت والتفس�ريات الدينيَّة، لتصبح قوَّة مس��تقلَّة تستطيع أنْ تبني 

ة. أضف إلى ذلك انتش��ار أفكار الإخاء، والمساواة،  بها ما هو جديد اعتمادًا على مبادئها الخاصَّ

والحُريَّة التي حمل لواءها فلاسفة السياسة في ذلك الوقت، والتي يرى بعضهم أنَّها الوقود الذي 

أدَّى إلى اندلاع الث��ورات الثلاث: الثورة الانجليزيَّة 1688، والثورة الأمريكيَّة 1775 – 83، ثمَّ 

الثورة الفرنسيَّة 89 – 99. 

 ،)Immanuel Kant-وإذا كان التنوير يرتبط عادة باسم الفيلسوف الألماني )إيمانويل كانط     

فإنَّ هذا لا يعني أنَّ مرحلة التنوير بدأت معه. كلّ ما هناك أنَّه اش��تهر فقط بتعريفه للتنوير. يعُرفّ 

الفيلس��وف الألماني )إيمانويل كانط( التنوير بأنَّه التحرُّر الب�رشي من عدم النضج، حيث عدم 

النض��ج هنا هو عدم القدرة على الاعتماد الذاتي على فه��م دون معاونة الآخرين. يحدّد )كانط( 

التنوير بأنَّه قدرة المرء على التفكير لذاته بذاته، والاعتماد على قدراته العقليَّة في تحديد ما يؤمن 

1 - T. Burnett: What is Scientism. In Dialogue on Science, Ethics and Religion. 



99 10

م  به، وكيف يس��لك تجاهه. وهكذا بدأت سيادة فكرة أنَّ القوى العقليَّة فقط هي ما يمكن أنْ تقدِّ

لنا معرفة بالعالم الطبيعي، وهي فقط ما يمثِّل السلطة المرشدة لنا في حياتنا العمليَّة. 

��ق مبادئ الحريَّ��ة والعدالة  ولك��ن هل اس��تطاعت الحداث��ة أنْ تفي بما وع��دت به: أنْ تحقِّ

والمساواة، وأنْ تقدّم لنا تفسيراً للكون يعتمد على العقل فقط؟

يمكنن��ا سريعًا القول إنَّ الحداثة لم تحقِّق لا ه��ذا ولا ذاك؛ إذ سرعان ما ثبت صعوبة تحقيق 

قيم��ة اليقين المعرفي التي كانت إحدى قِيَم الحداثة وفش��لها في فهم الواقع عن طريق الاعتماد 

على العلم والعقل بصفة مطلقة، وظهرت خطابات مضادَّة تنادي برفض خطاب الحداثة المتمثلّ 

في الإيمان المطلق بالعقلانيَّة الشموليَّة))).  

أما مبادئ الحريَّة والعدالة والمساواة فلم تتحقَّق؛ إذ سرعان ما سار الغرب في طريق الرأسماليَّة 

ها تراكم الثروات، فس��ار الغرب- من أجل تحقيق ذلك- في طريق اس��تعمار  التي أصبح جلّ هَمَّ

الشعوب ونهب ثرواتهم، فبدأ بالعالم الجديد في الأمريكتين وفي أستراليا، وانتهاء بدول في آسيا 

مًا بذلك دلائل وشواهد على تناقضات الحداثة، التي وعدت بالمساواة والعدالة،  وأفريقيا، مقدِّ

ا في الداخل )أي على مستوى الدولة(،  وعلى تعامل الغرب مع بقيَّة الشعوب على أنَّهم عبيد. أمَّ

فقد زاد التباعد بين الفقراء والأغنياء، وثارت كثير من الشعوب ضدّ الديموقراطيَّة، لتظهر الشعبويَّة.

 - 1723( )Adam Smith-ظهرت الرأس�امليَّة وفقًا لأغلب التفسيرات على يد )آدم س��ميث

م )آدم سميث( أفكار الرأسماليَّة الأساس  ع الجذور. قدَّ 1790(، وإنْ كان تاريخها متشعِّب ومتنوِّ

 An Inquiry into the Nature and 1776 ”في كتابه “بح��ث في طبيعة ثروة الأمم وأس��بابها

Causes of the Nations Wealth.. يع��رف هذا الكت��اب ا ختصارًا بـ “ثروة الأمم”، كان يقصد 

م��ن ورائه الدفاع عن إلغاء التدخّل الحكومي في الش��ؤون الاقتصاديَّ��ة، ورفع القيود عن عمليَّة 

التصنيع، ورفع الحواج��ز على التعريفات الجمركيَّة، ورأى أنَّ التجارة الحُرَّة هي أفضل وس��يلة 

للنهوض باقتصاد دولة ما.  

ا العم��ل؛ عمل الأفراد الذي يزوّدهم  ة ليس الأرض، وإنَّم لذا، ف��إنَّ المصدر الأول لثروة الأمَُّ

1 - إيهاب حسن: ما بعد الحداثة: إبهام المصطلح وغموض الدلالة، ص3.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



100

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

بالحاجات الضروريَّة والكماليَّة التي يستهلكونها، سواء أكانت مما ينتجونه بأنفسهم أم ما يتبادلونه 

م��ع منتجات الأمم الأخرى، فالعمل “هو المقياس الش��امل والدقيق للقيمة، أو المعيار الوحيد 

ة  الذي يمكننا بواس��طته مقارنة قِيَم مختلف الس��لع في كل الأزمنة والأمكنة”))). وتزداد ثروة الُأمَّ

كلمّا ازداد العمل، ولا س��بيل لزيادة العمل إلا بالتخصّص وتقس��يم العمل))). يقول: »إنَّ التزايد 

الكبير لمنتجات الصنائع كلهّا على اختلافها، جراء تقس��يم العمل، هو الذي يمنح المجتمعات 

المدبّ��رة، تلك الثروة العامّة التي تنتشر لتبلغ أدنى الناس مرتب��ة«)))، كما تزداد ثروة الأمّة بتطوير 

أدوات الانتاج وآلاته ومهارات العمال)))، وفي حالة زيادة عدد الس��كان المس��تهلكين، لابد أنْ 

ل المنتجين، وهذا بالطبع يتطلبّ زيادة رؤوس الأموال المستثمرة. وهكذا، تقُاس  يزيد عدد العّام

ثروة كلّ أمّة بإنتاجيتها، وربط الإنتاجيَّة بتقسيم العمل.

ة تنمّي الثروة هى غريزة المصلحة الشخصيَّة، التى تدفع الفرد إلى  ورأى )س��ميث( أنَّ أهم قوَّ

تحس�ني أحواله، وبالتالي تتكوَّن ث��روة المجتمع من مجموع تحقيق هذه المصالح الش��خصيَّة 

للأفراد، حتى دون أنْ يكونوا قد قصدوا أساسً��ا إليها. وهكذا، ف��إنَّ النظام الاقتصادي عند )آدم 

سميث( يقوم على النظام الطبيعي الذي تحكمه تلك الغرائز الشخصيَّة.

ق��د أوضح ذلك عندما ابتكر مبدأ اليد الخفيَّ��ة Invisible hand ؛ حيث يقول، إنَّ الفرد الذي 

ة لمجتمعه كلهّ؛  يقوم بالاهتمام بمصلحته الش��خصيَّة، يس��هم أيضًا في ارتقاء المصلحة الخ�ّر�يّ

حي��ث يشرح بأنَّ العائد العام للمجتمع هو مجموع عوائ��د الأفراد. إذًا، عندما يزيد فرد ما عائده 

الشخصي، فإنَّه يساهم في زيادة مجموع العائد للمجتمع))).

وقد لاحظ س��ميث نفس��ه احتماليَّة حدوث تده��ور فكري واغتراب نتيجة التقس��يم المفرط 

للعمل، وعدم المس��اواة المدُمّرة الناجمة عن الس��عي وراء الثروة، ونشوء احتكارات الشركات 

1 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص54. 
2 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص14-11. 

3 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص20. 
4 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص16. 

5 - شيماء جابر: ثروة الأمم.. قراءة اقتصاديَّة في أفكار أبو الاقتصاد )آدم سميث(، مركز الروابط للبحوث 
والدراسات الاستراتيجيَّة.



101 10

التي تخُنق المنافسة وتضُّر بالجمهور. كان )سميث( نفسه مُدركًا لهذه القضايا، ومُدركًا لاحتماليَّة 

فساد المجتمع بسبب عبادة الثروة، والآثار السلبيَّة للمصلحة الذاتيَّة المفُرطة، حتى مع دعوته إلى 

ر )س��ميث( من أنَّ التركيز المجتمعي على تجميع الثروة قد يؤدِّي إلى  الأس��واق الحُرَّة. كما حذَّ

إفساد المشاعر الخُلقُيَّة، ما يدفع الناس إلى تقدير العلامات الخارجيَّة للنجاح على الفضيلة))).

وإنْ كان هناك من يدافع عن نظريَّة )سميث( اعتمادًا على تفسيره لنصوص من كتابي )سميث( 

»نظريَّة المش��اعر الخُلقُيَّة« و»ثروة الأمم«، لمعالجة التفس�ريات الخاطئة لمفهوم )آدم سميث( 

ر على الأسواق والسلوك التجارييّن،  الأساس عن المصلحة الذاتيَّة، باعتبارها جشعًا له تأثير مُدمِّ

وتفاق��م التفاوت. ع�ىل العكس من ذلك، يجُ��ادل بأنَّ مجموع��ة الدوافع البشريَّ��ة المعقّدة لـ 

)سميث(، بما في ذلك المصلحة الذاتيَّة، ونظامه الاقتصادي القائم على الأسواق الحُرةّ، والأطر 

سيَّة التي تحكم حقوق الملكيَّة الإنتاجيَّة وسيادة القانون، تسُهم في زيادة الثروة الإجماليَّة،  المؤسَّ

وتحسين وضع الأقل حظًّا، والحفاظ على النظام الاجتماعي الخُلقُي))). 

ولكن من الثابت أنَّ الرأس�امليَّة اس��تفحلت، فأصبحت ترى أنَّنا في هذا العالم لكي نستهلك 

ونستغلّ ونسُتغَلّ. فالعالم العادل عالم خيالي لا وجود له، وهناك دائماً سمكة أكبر للصيد. تأكد 

من أنَّك لست الأصغر وأنت تتعهَّد بالولاء لشخص كبير بما يكفي لاستغلالك تحت حمايته. إنَّ 

القيمة في الرأسماليَّة تنشأ من خلال القدرة على الاستغلال، قبل أن يجري استغلالك. 

من الواضح- إذًا- أنَّ الرأس�امليَّة تعتمد على الاستغلال، وبالتالي فقد وُصِفت بأنَّها نظام غير 

خُلقُ��ي؛ إذ على النقيض من الادّعاءات القائل��ة إنَّ الطبقة الاجتماعيَّة أصبحت الآن مفهومًا عفا 

عليه الزمن، تش�ري الأدلَّة إلى أنَّ الانقس��ام الطبقي آخذ في النمو بالفعل؛ حيث تمتلك أعلى %1 

م��ن الأسر في بريطاني��ا ثروة تزيد 200 مرةّ عن تلك الموج��ودة في أدنى 10% من الأسر. وهذا 

لا ينطبق على بريطانيا فحس��ب؛ إذ وفقًا لقاعدة بيانات التفاوت العالميَّة )2022(، يحتكر أغنى 

1 -  F. Naz & D. Bogenhold: From pursuit of self-interest to pursuit of happiness: Comple-
mentary or contradictory readings of “wealth of nations” and “theory of moral sentiments”? 
Vo.42, Issue 6. 

2 - M. Arevuo: Adam Smith’s moral foundations of self-interest and ethical social order. 

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



102

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

10% من سكّان العالم أكثر من 75% من إجمالي الثروة، ما يدفع بأكثر من 700 مليون شخص 

إلى براثن الفقر المدقع )البنك الدولي، 2023(. إنَّ التفاوت والفقر ليس��ا من نتائج الرأسماليَّة، 

بل هما جزء لا يتجزَّأ من النظام، فكما جادل )ماركس-Marx(، لا يمكن للبرجوازيَّة جمع الثروة 

ل وجني فائض القيمة. فلم ترسّ��خ الرأس�امليَّة فكرة هيمنة  إلا من خلال دفع أجور زهيدة للعَّام

خت الدولة أيضًا- من حيث كونها جهة رئيسة للتنظيم الخُلقُي- فكرة  الطبقات فحسب، ولكن رسَّ

أنَّ الفقراء “كسالى”، وغير مسؤولين، بينما النخبة أذكياء ومجتهدون، لإثارة استنكار خُلقُي يعُزّز 

الانقسامات ويديمها داخل الطبقات الاجتماعيَّة، وفيما بينها”.

ذهبت رئيس��ة الوزراء البريطانيَّة الس��ابقة، )مارغريت تاتشر-Margaret Thatcher(، إلى أنَّ 

الفقر »عيبٌ جوهريٌّ في الش��خصيَّة«؛ إذ لا يع��رف الناس كيفيَّة وض��ع ميزانياّتهم، ولا يعرفون 

كيفيَّة إنفاق دخلهم. بوضع آراء كهذه في السياق الأوسع للبناء الاجتماعي للمعرفة، نفهم كيف 

تخُلق وتعُزّز أيديولوجيّات مهيمنة كهذه عمدًا، للحفاظ على النظام الاجتماعي، وإعادة إنتاجه، 

وترسّ��خ الاعتقاد بأنَّ الفقر ناتجٌ عن »قلةّ الجه��د«، و»انحلال الأخلاق«؛ لأنّ هذا الاعتقاد يبُّرر 

الفقر ونظام الطبقات الاجتماعيَّة))).

غالباً ما ينُظر للسلوك الملتزم بالقانون على أنَّه مرادف للسلوك الخُلقُي. ولكن من الذي يحدّد 

القانون؟ ليست القوانين »حدودًا خُلقُيَّة مُنتجة جماعيًّا« كما يقول )دوركهايم-Durkheim(، بل 

إنَّ هذه الحدود الخُلقُية تنُشئها الطبقة الحاكمة، للحفاظ على مكانتها في السلطة والسيطرة. قد 

يفَُّرس هذا قلةّ القوانين التي تعُارض مصالح النخب؛ فمعظمها يتعلقّ بحماية الملكيَّة الخاصّة، مع 

قلةّ قليلة من القوانين التي تعُارض بش��كل جوهري التفاوت المالي، أو تنُظمّ الأعمال التجاريَّة. 

ع�الوة على ذل��ك، إذا حاولنا تطبي��ق نهج الضرر الاجتماعي، فس��نجد أنَّ الضرر الذي تسُ��بّبه 

الحكومات والشركات أكبر بكثير من أيّ ضرر تسُبّبه أفعال إجراميَّة فرديَّة.

على س��بيل المثال، إذا نظرنا إلى الضرر البيئي، نجد أنَّ ١٠٠ شركة فقط مسؤولة عن أكثر من 

٧٠٪ من انبعاثات غازات الاحتباس الحراري القاتلة، على الرغم من أنَّ الاستهلاك الفردي غالبًا 

1 - S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for the 
Worse)”, Essex Student Journal 15(S1). 



103 10

ما يلُام على الاحتباس الحراري. نادرًا م��ا تواجه الشركات اتهامات جنائيَّة أو أي عواقب أخرى 

لتأثيرها الضارّ على الكوكب. على سبيل المثال، قامت شركة »شل« Shell )ثاني أكبر شركة نفط 

عالميً��ا( بتلويث إمدادات المياه عمدًا، وتواط��أت في تعذيب وقتل متظاهرين من أجل المناخ، 

لكنَّها لم تواجه أي عواقب أو تدقيق خُلقُي من الحكومة))).

في المقابل، واجه متظاهرو حملة »أوقفوا النفط فقط« اتهّامات جنائيَّة لإلقائهم علبة حس��اء 

على لوحة لـ )فان جوخ-Van Gogh( وتلقّوا استنكارًا خُلقُيّا كبيراً؛ حيث أشارت صحيفة »ديلي 

ميل« إلى تصرفّات النش��طاء بأنَّها »حملة فوضى لا ه��وادة فيها«. من المهمّ ملاحظة أنّ صحيفة 

»دي�يل ميل« مملوكة لـ )جوناثان هارمس��ورث-Jonathan Harmsworth(، وهو ملياردير لديه 

مصالح تجعل تطبيق السياسات البيئيَّة يحدّ من ربحيَّة الشركة. ردت الدولة على احتجاج »أوقفوا 

النفط فقط« باس��تنكار خُلقُي وزيادة في صلاحياّت الشرط��ة. من الصعب إنكار النفاق الخُلقُي 

والمعايير المزدوجة للحكومات الرأسماليَّة، مع التطبيق الانتقائي للقوانين.

إذا تأمّلنا القِيمَ التي تشجعها الرأسماليَّة - وهي التنافسيَّة والفرديَّة- نجد أنَّها تقللّ من قيمة الحياة 

رة. وكما عّرب )ماركس(، فإنَّ الرأسماليَّة نظام »يكون  البشريَّة، فمن خلال طبيعة الرأسماليَّة المنُفِّ

، ومُحتقراً«. بل قد أصبحت العواطف والمشاعر سلعًا  فيه الإنسان كائنًا مُهاناً، ومُستعبدًا، ومُهمَلًا

في نظام سائد، لا يسعى إلا لزيادة الأرباح الماديَّة.

عةً الناس على إعطاء الأولويَّة لمصالحهم الذاتيَّة على المصالح  توُلدّ الرأسماليَّة الفردانيَّة، مُشجِّ

الجماعيَّة. وغالبًا ما تكون الحوافز الاقتصاديَّة محور هذه المصلحة الذاتيَّة؛ إذ يحُثّ الأفراد على 

الطموح إلى الثروة، حتى لو كان ذلك على حساب الآخرين. ولا شكّ أنَّ هذا يؤدي إلى الأنانيَّة 

وال�ال مبالاة. ولكن كيف يؤثرّ ه��ذا على الأخلاق؟ فبإعطاء الأولويَّة لرفاهيَّ��ة الفرد على رفاهيَّة 

الآخرين، يصُبح من الأس��هل بكثير غضّ الطرف عن الظلم ال��ذي يواجهه الآخرون. ولعلّ هذا 

يفُّرس إعطاء الأولويَّة تاريخيًا لـ»الراحة على العدالة« و»الربح على الناس« في الغرب.

مضافاً إلى كلّ ما س��بق، فلننظر إلى الإبادة الجماعيَّة المستمرة للفلسطينيين في غزةّ والضفة 

1 - S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for the 
Worse)”, Essex Student Journal 15(S1).

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



104

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الغربيَّة التي تحدث هذه الأيام؛ فقد قتُل أكثر من 45000 فلس��طيني في غزَّة منذ أكتوبر 2023 

)AJLabs، 2025( - وم��ع ذلك، يتجاهل كثيرون في الغ��رب الأزمة، ربما لأنَّ النضال من أجل 

العدالة لا يحقّق أي فائدة اقتصاديَّة للفرد. ومن ناحية أخرى، فإنَّ إظهار الدعم للفلس��طينيين قد 

يؤثرّ في الواقع على سبل عيش الفرد ووضعه الاقتصادي - لأنَّه يتعارض مع المصالح الاقتصاديَّة 

وخُلقُيّ��ات الدولة. عندما أعرب رئيس الوزراء البريطاني، )ريشي س��وناك-Rishi Sunak(، عن 

دعمه لإسرائيل »ليس فقط اليوم، وليس فقط غدًا، ولكن دائماً«، فإنَّ التعبير عن الدعم لفلسطين 

يمكن أنْ يؤدّي إلى عقوبة، مثل الفصل من الوظيفة. يشير هذا إلى أنَّه حتى لو تخّىل المرء عن هذا 

النمط الفردي، مُعطيًا العدالة أولويَّة على مصلحته الشخصيَّة، فإنّ وضعه الاجتماعي والاقتصادي 

قد يصُعّب عليه عيش ما يشُ�ري إليه تفكيره الفلسفي، بأنهّ حياة خُلقُية كاملة؛ إذ قد يواجه عواقب 

اقتصاديَّة. من الواضح أنَّه لا يوجد خيار حقيقي في خُلقُيّات المرء الش��خصيَّة والخاصة، حتى 

هذه الخُلقُيّات خاضعة لسيطرة الدولة.

خاتمة

يّز الأخلاق مصالح النخب��ة، مُتجاهلةً عمدًا الضرر الجماعي  في ظلّ الرأس�امليَّة، عادةً ما ُمت

الذي تسُبّبه الرأسماليَّة. فالرأسماليَّة استغلاليَّة بنيويًّا بطبيعتها؛ إذ تنُشئ أحكامًا خُلقُيَّة تحُافظ على 

« لدى العامّة من  التسلسل الهرمي الطبقي الاجتماعي. تصُبح هذه الأحكام الخُلقُيَّة »منطقًا سليًام

خلال التنش��ئة الاجتماعيَّة والأطر القانونيَّة )التي تفُضّل الملكيَّة الخاصة(. ونتيجةً لذلك، يجُبر 

يل إلى تجاهل الظلم الجماعي،  أفراد المجتمع بشكل منهجي على التصرفّ بطريقة فرديَّة، ما ُمي

كالقضايا البيئيَّة والإبادة الجماعيَّة))).

ق والحُريَّة الفرديَّة  حوَّل النظام الرأسمالي الحداثة، من حداثة واعدة بالانطلاق والتجدّد الخلَّا

والعقلانيَّة إلى حداثة طامعة، يموت فيها الانسان على أصداء تراكم الثروة والقوّة، فيعاد إنتاج أزمة 

1 - S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for the 
Worse)”, Essex Student Journal 15(S1).



105 10

التفاوت الطبقي وعدم العدالة، ويعاد إنتاج التباعد بين الفقراء والأغنياء )على مس��توى الفروق 

ب�ني الدول وداخل الدولة الواحدة(. لقد تحوَّل العقل، من عقل يس��عد الإنس��ان إلى عقل يقتل 

الإنسان، ويسجنه داخل قفص من حديد أو يقتل قدراته الإبداعيَّة))).    

ثمّ تظهر الش��عبويَّة بصورها المختلفة باعتبارها أحد مظاهر أزمة الرأس�امليَّة. تمثلّها الفاشيَّة 

والنازيَّة أفضل تمثيل. ظهرت بواكير النزعات الفاشيَّة في أوروبا فيما بعد الحرب العالميَّة الأولى، 

ووصلت إلى أوج ذروتها في نهاية ثلاثينيات القرن العشرين، واتَّخذت صورتها الأساس الأولى 

في إيطالي��ا، ولكنَّها سرعان ما انتشرت في أوروب��ا، فانتشرت في إيطاليا مرتبطة بالحزب القومي 

الفاشي، وجبهة الأرض الأم التي قادها )إنغلبرت دولفوس-Engelbert Dollfuss( في النمس��ا، 

والاتحاد الوطني بقيادة )أنطونيو سالازار- António de Oliveira Salazar( في البرتغال، وحزب 

أصحاب العقيدة الأحرار بقيادة )إيوانيس متاكس��اس-Ioannis Metaxas( في اليونان، وحزب 

التم��رد بقيادة )أنتي بافيليتش-Ante Pavelić( في كرواتي��ا، والاتحاد القومي في النرويج بقيادة 

)فيدكون كفيش��لينغ-Vidkun Quisling(، والحركة الفاش��يَّة في إس��بانيا التي أسّس��ها )جوزيه 

 )Franco -( 1933، التي انضوى معظم أعضائها تحت حكم )فرانكوJosé Antonio -أنطونيو

في�ام بعد. تتفق ه��ذه النزعات مختلفة الأس�امء في رؤية وجوديَّة واحدة، وتش�رتك في أهداف 

وخصائص واحدة))).   

 تش�رتك النزعات الفاشيَّة في رفض كلّ النزعات اليس��اريَّة؛ ذلك أنَّ الفاشيَّة نزعة ذات توجّه 

نخبوي طبقي، في مقابل الاشتراكيَّة التي تدعو إلى المساواة المطلقة. كما يتجّه الفكر الفاشي إلى 

العداء الصريح لأيّ نزعات ليبراليَّة )ثقافيَّة كانت أم سياس��يَّة(؛ لأنّ الليبراليَّة تضع مصلحة الفرد 

وحقوقه السياسيَّة والاجتماعيَّة فوق كلّ شيء. كذلك يقف الفكر الفاشي ضدّ أيّ شكل من أشكال 

التعدّديَّة السياس��يَّة والثقافيَّة. فالتعدّديَّة، وفقًا لهم، تقسّم الشعب إلى فئات، وتنشر قِيمَ التسامح 

البالية، وتقوّض من قوّة الدولة. فالس��يطرة الشموليَّة واجبة عن طريق قوّة الدولة وهيمنتها، التي 

1 - أحمد زايد: »الشعبويات في الزمن الحديث للدولة الأوربيَّة: نماذج الفاشيات«، ص98؛ راجع: بهاء 
درويش: »العالم العربي الإسلامي بين علوم اجتماعيَّة غربيَّة قاصرة وعلوم اجتماعيَّة عربيَّة غائبة« ص36. 

2 - أحمد زايد: »الشعبويات في الزمن الحديث للدولة الأوربيَّة: نماذج الفاشيات«، ص92.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



106

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يجب أن تهيمن على كلّ مؤسسات المجتمع، بما في ذلك المؤسّسات الثقافيَّة والدينيَّة. امتلاك 

الدولة للقوّة يعني نزعة عسكريَّة تسيطر على العقل الفاشي، تتجّىل في إيمانهم بالنظام والطاعة 

العمياء والشجاعة.  دفعت هذه النزعة العسكريَّة- بما يقف خلفها من شعور بالتفوق والقوة- إلى 

الج��رأة على احتلال الدول الأخرى، ودحر الش��عوب في نزعة إمبرياليَّ��ة واضحة. وقد ارتبطت 

النزعة الإمبرياليَّة لدى الفاش��يين بقدر كبير من النظر إلى الشعوب الأخرى على أنهّا شعوب من 

العبي��د. وفي ضوء هذه النزعة اتَّجهت أنظار )موس��وليني-Mussolini( نح��و أفريقيا، واحتلت 

قوّاته أثيوبيا 1935. لقد أدّت النزعة الإمبرياليَّة للفاش��يَّة إلى حرب عالميَّة كبرى، راح ضحيتّها 

ملايين البشر، وأدخلت العالم في صراع دموي لأكثر من س��ت سنوات. على هذا النحو أدخلت 

الفاش��يَّة أوربا- التي كانت بالكاد قد خرجت من الح��رب العالميَّة الأولى- في أتون الحرب من 

، ورعب وذعر ونزعة معاداة  جديد في الحرب العالميَّة الثانية لتخلف من ورائها ست مليون قتيلًا

الساميَّة. نعم، انتبه العالم بعد الحرب إلى أهميَّة السلام، فأنشأ منظمة الأمم المتحدة ومنظماتها 

الفرعيَّة، ولكن ظلتّ الحرب أساسً��ا في الأداء الرأس�املي، وعمليَّة إنتاج السلاح والاتجار فيه 

عبر العالم أحد أدوات تحقيق أهداف الرأسماليَّة والسيطرة الإمبرياليَّة. كذلك أحيت الفاشيَّة مرةّ 

أخرى روح الطغيان الإمبراطوري بتعميقها الافتراض بالتفوق الغربي على س��ائر شعوب العالم، 

وهيمنته على العالم بأسره. فإذا كانت الفاش��يَّة قد انتهت، فقد تركت الزمن الحديث مثقلًا بنزعة 

كبيرة نحو الهيمنة، وتطوير أدوات الاس��تعمار الجديد للسيطرة على الشعوب الضعيفة، محدثة 

بذلك شرخًا في جدار منظومة الحداثة وقيمها ووعدها بالحريَّة والديموقراطيَّة والس�الم. لذلك 

نجد هذه النزعات الفاشيَّة بدأت تظهر في الدول الغربيَّة من جديد متمثلّة في أحزاب وتنظيمات، 

بل بات هذا الفكر أحد العناصر الفاعلة في تش��كيل الخطاب الانتخابي والتنافس السياسي في 

فرنسا وألمانيا وإنجلترا، وطوّرت هذه النزعات توجّهات عدائيَّة ضدّ المهاجرين من مجتمعات 

أخرى))). 

وهكذا تحوّل الإنسان في ظلّ الحضارة الغربيَّة الحديثة التي سادت قِيمَها العالم المعاصر إلى 

1 - المرجع السابق، ص 93 - 101، عن بهاء درويش المرجع السابق ص 38



107 10

كائن تحركّه قِيَم المصلحة والس��وق والاستغلال؛ حيث الأولويَّة للفائدة الاقتصاديَّة للفرد، قيمة 

تعلو أي قيمة أخرى. والمصالح الاقتصاديَّة للدولة أكثر أهمّيَّة من مناصرتها لأيّ مبادئ إنس��انيَّة 

أخرى، وهو ما أدَّى لس��يادة نزعات الهيمنة الاقتصاديَّة والسياس��يَّة والعس��كريَّة، لتبّرر للإنسان 

استعمار أخيه الإنسان، بل واستعباده وقتله في ظلّ صمت يعزّزه الخوف على المصالح، وقبول 

الاستعباد والاستغلال باعتبارهما قيمتان من قِيَم الرأسماليَّة.  

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



108

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المصادر المراجع

 أوَّلًا المراجع العربيَّة

• أحمد زايد: »الشعبويات في الزمن الحديثة للدولة الأوربيَّة: نماذج الفاشيات«، مجلة تفاهم، 	

العدد 65، صيف 2019.

• آدم س��ميث: ثروة الأمم، ترجمة: حسني زينة، معهد الدراسات الاستراتيجيَّة، بغداد، أربيل، 	

بيروت 2007.

• إيهاب حسن: ما بعد الحداثة: إبهام المصطلح وغموض الدلالة، ترجمة: بدر الدين مصطفى، 	

مؤمنون بلا حدود، ص3  

•	 www.mominoun.com/pdf102-2016//hadatta.pdf

• بهاء درويش: رؤى فكريَّة وفلسفيَّة لمسائل معاصرة، الاسكندريَّة، دار الوفاء، 2024	

• جورج سباين: تطوُّر الفكر السياسي، ترجمة: حسن جلال العروسي.	

• جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ترجمة: كامل يوس��ف حس�ني، الكويت، سلس��لة عالم 	

المعرفة، 199، يوليو 1995.

• سعيد عبد الفتاح عاش��ور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، دار النهضة العربيَّة، بيروت، 	

.1976

• شوقي ضيف: العصر الجاهلي، دار المعارف، مصر، ط11، 1960.	

• شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ط11، دار المعارف، مصر.	

• شيماء جابر: ثروة الأمم.. قراءة اقتصاديَّة في أفكار أبو الاقتصاد )آدم سميث(، مركز الروابط 	

للبحوث والدراسات الاستراتيجيَّة، 23 أغسطس 2015.

•	 ht tp s : / / r aw ab e tc e nte r. c om / arc h i ve s / 1 1 4 0 2 # : ~ : te x t = % D 9 %

8 8 % D 9 8 %A % D 8 % B 1 % D 9 2 0 % %8 9 %D 8 % A 3 % D 9 2 0 %8 6 %

%D8%A3%D987% %D920% %85 %D982% %D988% %D8%A920%

% D 8 % A A % D 9 8 6 % %D 9 8 5 % %D 9 8 %A , % D 8 % A 7 % D 9 8 4 % � %



109 10

D8%B0%D98%A%20%D8%AA%D8%AD%D983%%D985%%D920%87%

%D8%AA%D984%%D920%%83%D8%A7%D984%%D8%BA%D8%B1%D

8%A7%D8%A6%D8%B220%%D8%A7%D984%%D8%B4%D8%AE%D8%

B5%D98%A%D8%A9 

• نورا ابراهيم الدينالي: »طبقة الفرس��ان والفروس��يَّة في أوربا العصور الوسطى في ظل النظام 	

الاقطاعي«، مجلة العلوم الإنسانيَّة والطبيعيَّة. 1 - 2 – 

•	   https://www.hnjournal.net/ar/326-2-/#post-2923-footnote-23 2022

ثانيًا: المراجع الأجنبيَّة

•	 M. Arevuo: Adam Smith’s moral foundations of self-interest and ethical social 

order. Wiley. Online Library. https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/

ecaf.12592#:~:text=Using%20textual%20evidence%20from%20TMS,of%20

inequality%20on%20human%20morality.

•	 J. Barzun & N. Parker: The Middle Ages. Britannica. https://www.britannica.

com/topic/history-of-Europe/The-Middle-Ages

•	 C. Brooks: The Archaic Age and Greek Values. Portland Community College. 

https://human.libretexts.org/Bookshelves/History/World_History/Western_

Civilization_-_A_Concise_History_I_(Brooks)/053%A_The_Archaic_Age_

of_Greece/5.023%A_The_Archaic_Age_and_Greek_Values

•	 T. Burnett: What is Scientism. In Dialogue on Science, Ethics and Religion. 

https://sciencereligiondialogue.org/resources/what-is-scientism/

•	 S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for 

the Worse)”, Essex Student Journal 15(S1). doi: https://doi.org/10.5526/

esj.346

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



110

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

•	 R. Heibroner: The Wealth of nations. Britannica. https://www.britannica.

com/topic/the-Wealth-of-Nations

•	 H. Nakamura & F. Reynolds: Buddhism. Britannica. https://www.britannica.

com/topic/Buddhism

•	 F. Naz & D. Bogenhold: From pursuit of self-interest to pursuit of 

happiness: Complementary or contradictory readings of “wealth of 

nations” and “theory of moral sentiments”? European Management 

Journal. Vo.42, Issue 6. https://www.sciencedirect.com/science/article/

pii/S#0263237324001178:~:text=The20%pursuit20%of20%wealth20%

for20%vain20%reasons20%destroys20%tranquillity20%and,18).

•	 A. Pazaitis: The Value of Exploitation: How to Reclaim Our Lives and 

Livelihoods. Life After Growth. https://www.postgrowth.life/stories/2023-

18--07the-value-of-exploitation-how-to-reclaim-our-lives-and-livelihoods-

in-common/#:~:text=As%20vulnerable%20as%20it%20is,norms%20for%20

it%20to%20function.


