
111 10

ين عند )محمد أركون( 
ِّ
ة الد

َّ
بشري

و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس(
ة-

َّ
-دراسة نقدي

أ.د. عقيل صادق الأسدي)1(

   يتناول البحث نقد أطروحة بشريّة الدين في الفكر العربي المعاصر من خلال دراس��ة 

آراء )محم��د أرك��ون(، و)نصر حامد أبو زي��د(، و)أدوني��س(، بوصفها امت��دادًا للمنظور 

العَلْ�ماني القائم على الأنس��نة ومحوريّة الإنس��ان بدل محوريةّ الله. يب�يّ�ّن البحث أنَّ هذه 

الأطروحات تش�ترك في اعتبار الوحي والدين نتاجًا بشريًّا تاريخيًّا خاضعًا للفهم النس��بي 

، لا معطى إلهيًّا متعاليًا وثابتًا. والتأويل المتغيِّر

يعرض البحث الأسس المعرفيَّة للعَلْمانيَّة، وفي مقدّمتها الأنسنة، والعَلْموية، والعقلانيَّة 

الأداتي��ة، وينتقل إلى بيان أثرها في الفكر العربي الحديث. ثمَّ يناقش بالتفصيل أطروحات 

)أركون( في أنسنة الوحي، و)أبو زيد( في تاريخانيَّة النص القرآني وأنسنة دلالته، و)أدونيس( 

ا لغويًّا أدبيًّا منزوعَ القداس��ة. ويخلص البح��ث إلى أنَّ القول  في ق��راءة القرآن بصفت��ه نصًّ

ببشريَّة الدين يؤدِّي إلى نفي قدسيَّته، وهدم المعرفة الدينيَّة من أساسها، وإفراغ الوحي من 

مضمونه الإلهي، بما يفضي إلى نس��بيَّة مطلق��ة في العقيدة والتشريع، وتعدّد المقاصد بين 

الإلهي والنبوي والإنساني، وهو ما يتعارض مع الرؤية الإسلاميَّة للوحي والدين.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية: 

1 - جامعة البصرة، كليَّة الآداب -قسم الفلسفة.

العَلْمانية، الأنسنة، بشريَّة الدين، بشريَّة الوحي، النقد. 



112

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Human Nature of Religion in Thought of 
Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd, Adonis  
Critical Study

Dr. Aqeel Sadiq Al-Asadi(1)

This study critically examines the thesis of the humanization of religion in 
contemporary Arab thought, focusing on the views of Muhammad Arkoun, 
Nasr Hamid Abu Zayd, and Adonis, as an extension of the secular perspective 
that prioritizes humanism and the centrality of humanity over the centrality of 
Allah, Almighty. The research demonstrates that these theses share the belief 
that revelation and religion are historical human constructs, subject to relative 
understanding and changing interpretations, rather than divine and immutable 
givens. It outlines the epistemological foundations of secularism, including 
humanism, secularism, and instrumental rationality, and examines their 
impact on modern Arab thought. It then explores in detail Arkoun’s thesis on 
the humanization of revelation, Abu Zayd’s historicism of the Quranic text and 
the humanization of its meanings, and Adonis’s interpretation of the Quran as a 
linguistic and literary text stripped of sacredness.
The study concludes that the assertion of the human nature of religion leads to 
the denial of its sanctity, the dismantling of religious knowledge at its core, and 
the emptying of revelation from its divine content. This results in an absolute 
relativism in both belief and legislation, with multiple purposes existing between 
the divine, the prophetic, and the human, a position that contradicts the Islamic 
view of revelation and religion.

Abstract

Keywords: 
Secularism, Humanism, Human Nature of Religion, Human Nature of Revelation, 
Criticism.

1 -University of Basra, College of Arts - Department of Philosophy.



113 10

مة  مقدِّ

بت الرؤية العَلْمانية إلى الفكر العربي المعاصر من خلال تأثير الفكر الغربي بما يمتلك من  تسرَّ

أدوات انبهار تكاد تكون جلهّا مادّيَّة، وأخذت مداها في بناء الاتجاهات الفكريَّة العربيَّة المعاصرة 

دة، كالقوميَّة، والماركسيَّة، والوجوديَّة، والعَلمْانيَّة، وغيرها، ولكن  يات متعدَّ وإنْ تشكَّلت بمسمَّ

روح العَلمْانيَّة ومرتكزاتها قد توفَّرت فيها كلهّا أو بعضها.

ومن أهمّ أس��س العَلمْانيَّة هي الأنس��نة التي تعني جعل الإنس��ان مح��ورًا في فهم العالم في 

مقابل الله، ورفض كلّ ما هو إلهي أو تحجيمه في أقلّ التقادير، واستبداله بفهم الإنسان وتفسيره 

للعالم. ولهذا ظهرت لدينا مسألة بشريَّة الدين قرآناً وسُنَّةً، وهذا ما حاولنا تسليط الضوء عليه في 

هذا البحث المتواضع؛ لأنَّ الحديث عن هذه الموضوعات يحتاج إلى التوسّع أكثر فيه، ومتابعة 

تفاصيله وجزئيَّاته.

ة ببشريَّة الدين  وعلى ضوء ذلك، ولأهمّيَّة الموض��وع، حاولنا قراءة هذه الأطروحات الخاصَّ

تحت عنوان الأنسنة عند ثلاثة من المفكِّرين العرب المعاصرين، وهم )محمد أركون، نصر حامد 

ياتها، فتارة  دت مسمَّ أبو زيد، أدونيس(؛ حيث اش�ترك هؤلاء الثلاثة في الأطروحة نفسها وإنْ تعدَّ

)الأنسنة( أو )بشريَّة الدين( أو )بشريَّة الوحي(.

لقد اتَّفقت هذه الشخصيَّات الثلاث على أنَّ الوحي منتج بشري حاله حال النظريَّات الفلسفيَّة 

والعلميَّة التي يبذل الفلاس��فة والعلماء الجهد في الوصول لفهم الواقع وقراءته بما يمتلكون من 

إمكانيَّات ولياقات ذهنيَّة ونفسيَّة، وقد تكون قراءتهم صحيحة ومطابقة للواقع أو لا تكون.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



114

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

: ما هي العَلْمانية؟   أوًَّال

 )Secularite( في الإنجليزيَّ��ة، أو)Secularism(  إنَّ لف��ظ العَلمْانيَّة ترجمة خاطئ��ة لكلم��ة

اته على الإطلاق. بالفرنسيَّة، وهي كلمة لا صلة لها بلفظ “العلم” ومشتقَّ

فالعل��م في الإنجليزيَّ��ة والفرنس��يَّة معن��اه )Science(، والمذهب العِلمي نطل��ق عليه كلمة 

)Scientism(، والترجم��ة الصحيحة للكلم��ة في الإنجليزيَّة هي )اللا دينيَّ��ة( أو )الدنيويَّة(، لا 

بمعن��ى ما يقابل الأخُرويَّة فحس��ب، بل بمعنى ما لا صلة له بالدي��ن، أو ما كانت علاقته بالدين 

علاقة تضادّ. أما في اللغة العربيَّة، فإنْ قرُِأت مكسورة العين )عِلمْانيَّة( فمادّتها كلمة عِلم، ويكون 

معناها اس��تعمال العلم كالعقلانيَّة بمعنى اس��تعمال العقل، وإنْ قرُِأت مفتوحة العين )عَلمْانيَّة( 

فتكون مأخوذة من عالمَ، أي هذه الدنيا ومظاهرها ))). 

كذل��ك ي��ورد )الدكتور أيمن الم�رصي( نقًال عن المعاج��م الأجنبيَّة أكثر م��ن معنى لمفهوم 

العَلمْاني��ة، منها: أنَّ كلمة )Secular( تعني دنيوي، أو مادّي، لي��س دينيًّا ولا روحيًّا: مثل التربية 

اللا دينيَّة، الفنّ أو الموسيقى اللا دينيَّة، والسلطة اللادينيَّة، أو أنَّها الرأي الذي يقول: إنَّه لا ينبغي 

أنْ يكون الدين أساسًا للأخلاق والتربية.

 وم��ادَّة: )Secularism(: اتجاه في الحياة أو في أي ش��أن خاصّ يق��وم على مبدأ أنَّ الدين أو 

الاعتبارات الدينيَّة يجب أَّال تتدخَّل في الحكومة، أو استبعاد هذه الاعتبارات استبعادًا مقصودًا، 

س  : السياسة اللا دينيَّة البحتة في الحكومة، وهي نظام اجتماعي في الأخلاق مؤسَّ فهي تعني مثًال

على فك��رة وجوب قيام القِيمَ الس��لوكيَّة والخُلقُيَّة ع�ىل اعتبارات الحياة المع��اصرة والتضامن 

الاجتماعي دون النظر إلى الدين ))).

ا هي أحد أبعاده��ا، وليس هو المعنى    إنَّ دع��وة العَلمْاني��ة إلى فصل الدين عن السياس��ة إنَّم

الحقيق��ي لها كما يتص��وَّره بعضٌ، ووفقًا للتعاري��ف الآنفة الذكر، والواق��ع العملي للتشريعات 

والقوانين الدس��توريَّة في البلدان الغربيَّة، ينكش��ف لنا أنَّ المعنى الحقيقي للعَلمْانية ليس فصل 

1 - ينظر: أيمن المصري: معالم النظام السياسي، ص120-118؛ رضا خراساني: العلمانيَّة في الفكر  العربي 
المعاصر، ص147-146.

2 - ينظر: أيمن المصري: معالم النظام السياسي، ص119.



115 10

الدين عن الدولة أو السياسة كما هو مشاع في أدبيَّات الاتجاهات الفكريَّة )الغربيَّة، والإسلاميَّة، 

والعربيَّ��ة( العَلمْانيَّة ب��ل إنَّ العَلمْانيَّة )بفتح الع�ني( هي فصل الدين عن الحياة الإنس��انيَّة بكلّ 

أبعادها الفرديَّة والاجتماعيَّة، ويبقى الدين مجرَّد ممارس��ات وطقوس يقوم فيها الفرد في أماكن 

معيَّنة. وبعبارة أخرى، إحلال محوريَّة الإنس��ان ومتطلبّاته البيلوجيَّة والنفسيَّة والاجتماعيَّة محلّ 

محورريَّة الله.

ا يرجع إلى أهميَّة السياسة في  ا شيوع أنَّ العَلمْانية هي فصل الدين عن السياسة أو الدولة إنَّم أمَّ

ا  المجال الحياتي عند الناس. وينبغي القول: إنَّ تعريف العَلمْانية بفصل الدين عن السياس��ة إنَّم

ا حقيقتها متقوِّمة -كما قلنا- بالاعتقاد بمحوريَّة  هو تعريفها بأحد لوازمها لا بذاتها وحقيقتها، وإنَّم

الإنسان واس��تقلاليَّته المعرفيَّة الكاملة عن الوحي والدين، ما يس��تلزم إقصاء الدين بالكليَّة عن 

الحياة الاجتماعيَّة.

وهناك اتجاهان أساسان في العَلمْانيَّة، وهما:

دة، وهي التي تعُدّ الدين باط�ًا�لً وخرافة، وتؤكِّد .11 العَلمْانيَّة الش��املة المتطرِّفة المتش��دِّ

على محق الدين وطمس��ه بشكل عام عن مسرح الحياة، وهي بهذا المعنى المتطرِّف 

الإلحاد واللا دينيَّة ذاتهما.

العَلمْانية الجزئيَّة، وهي التي لا تنكر الدين ولكن تحصره في الإطار الفردي والعلاقة .22

الروحيَّة للإنس��ان، وتس��عى لإقصاء الدين ع��ن إدارة الحياة البشريَّ��ة في المجالات 

الاجتماعيَّة، والسياسيَّة، والثقافيَّة، والتربويَّة، وغيرها ))).

وتقف مجموعة من الأسباب المتنوِّعة وراء نشوء العَلمْانيَّة في العالم الغربي وخصوصًا في أوروبا، 

منها: التسلّط السياسي والفكري والاجتماعي للكنيسة الحاملة للفكر المسيحي المحُرَّف عن الدين 

المسيحي الحقيقي الذي جاء به نبي الله عيسى )عليه السلام(، وهذا الدين الكنسي المحُرَّف في كثير 

من مبانيه يخالف ضروريَّات العقل، مضافاً إلى مخالفته لأحكام الله سبحانه وتعالى.

كذلك من هذه الأس��باب: تعنَّت الكنيس��ة في تطبيق الأحكام الدينيَّة. وانتشار الظلم والفساد 

1 - ينظر: مصطفى عزيزي، الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، ص21-19.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



116

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الاجتماعي بسبب الحُكَّام الفاسدين أو رجال الكنيسة المنحرفين. كذلك ظهور حركات الإصلاح 

الديني ومفكِّري عصر النهضة، ومحاربتهم للقِيَم الدينيَّة والمعنويَّة. ومنها أيضًا: ش��يوع الاتجاه 

الحِّيس التجريبي الرافض للعقل وأحكامه الموضوعيَّة، والرافض أيضًا للمسائل الميتافزيقيَّة.

ثانيًا : الأسس المعرفيَّة للعَلْمانية

في هذا المطلب نحاول استكشاف الأس��س المعرفيَّة التي بنُيت عليها العَلمْانية، ومن خلال 

معرفة هذه الأسس نستطيع الوقوف على مجمل الرؤية المعرفيَّة للعَلمْانية والنتائج المترتِّبة على 

مات بصورة قطعيَّة، ومن جنبة أخرى، وهو  هذه الأسس على قاعدة أنَّ النتائج تتوقَّف على المقدِّ

ما يخصّ بحثنا، نستطيع  الوقوف بصورة جليَّة على رؤية الشخصيَّات العربيَّة المعاصرة التي هي 

محور البحث لحقيقة الإنس��ان ومكانته الوجوديَّة والمعرفيَّة في هذا العالم. والأس��س المعرفيَّة 

للعَلمْانية كثيرة ومتنوِّعة، سنحاول الحديث عن أهمّها وما له علاقة ضمنيَّة مع عنوان بحثنا.

 :)Humanism( 1 - الأنسنة أو المذهب الإنساني

من المقوِّمات الأصليَّة للمدرسة العَلمْانيَّة، في عصر النهضة والإصلاح الديني، الأنسنة التي 

تركز على إح�الل “محوريَّة الإنس��ان” )Humanism( محلّ “محوريَّة الل��ه” )Divinism( في 

الكون. تعدّ الأنسنة رحًَِام ترعرع فيه جُلُّ الاتجاهات الفكريَّة الفلسفيَّة الغربيَّة.

بناءً على الأنس��نة يتَّس��م الإنس��ان المعاصر الحداثوي بميزات وس�امت تميزّه عن الإنسان 

التقليدي وغير الحداثي، وهي عبارة عن ))):

أ ه ويبدّله حسب رغباته وطموحاته 	. يريد الإنس��ان المعاصر أنْ يتصرَّف في العالم ويغّري

وميوله، خلافًا للإنس��ان التقليدي الذي  ينهض بتفسير العالم وفهمه عوضًا عن تغييره 

ل للعالمَ. ال متصرِّف ومبدِّ والتصرفّ فيه وفق ميوله ورغباته. فالإنسان الحداثي إنسان فعَّ

ب يبذل الإنس��ان المعاصر جه��وده ليتمتَّع ويلتذّ ويفرح ويش��بع غرائزه وش��هواته أكثر 	.

1 - ينظر: مصطفى عزيزي: الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، ص36-33.



117 10

ات والتمتعّات الماديَّة الحيوانيَّة.  فأكثر، ويبغض الحزن والكآبة وكفّ النفس عن اللذَّ

ة في رؤية الأنسنة. ة والشهوة وإشباع الغرائز النفسانيَّة من السمات المهُمَّ فمحوريَّة اللذَّ

ج يعتقد الإنسان الجديد بعدم وجود أمر قطعي وجزئي وحتمي في العالم بل كلُّ شيء 	.

متغّري ونس��بي ومحتمل، فالشكِّيَّة وعدم القطعيَّة والحتميَّة هو المطلوب له، لا الجزم 

واليقين والثبات. فالنس��بيَّة ورفض القطعيَّة والحتميَّة في اكتش��اف الحقائق أمور تعُدّ 

من أهمّ معالم الأنسنة.

د يطالب الإنس��ان المعاصر بالإيضاح ورفع القناع واللثام عن أس��باب الأمور وعللها، 	.

ويريد إخضاع كلّ شيء لمعيار العقل والعلم التجريبي، ولا يريد الإحالة والإيكال إلى 

الأمور الأسطوريَّة والرمزيَّة والغَيبيَّة المستورة عن العقل والتجربة الحسيَّة. والمقصود 

من العقل في المنظومة المعرفيَّة الحداثيَّة هو العقل الأداتي المحاسِب.

ه بناءً على الأنسنة، يعُدّ الإنسان موجودًا ذا حقّ، ومطالبًِا للحقوق والإمكانيَّات، وليس 	.

له  . ولذا، لا يجوز لأحد أنْ يكلِّف الإنس��ان ويحمِّ موجودًا مكلَّفًا ومطالبًَا ومس��ؤوًال

المس��ؤوليَّات والوظائف والتكاليف. وهذا بمعنى نفي الخضوع والرضوخ للتشريع 

الإلهي، ورفض عبوديَّة الله تعالى.

و يس��تخدم الإنسان الحداثي عقله للنقد والتقويم والمناقش��ة لا للفهم والإدراك فقط، 	.

وتتمثَّ��ل العقلانيَّة المطلوبة عنده بالعقل الأداتي ال��ذي يبرمج ويخطِّط للوصول إلى 

الأهداف المنشودة.

ز قد غفل الإنس��ان الحداثي عن أنَّه عبد ومخلوق ومصنوع ومملوك لله تعالى، بل عدَّ 	.

نفسه خالقًا وصانعًا ومالكًا ومسيطراً على الكون، ولهذا في الحقيقة نوع من الألوهيَّة 

والربوبيَّة البشريَّة التي تحاول أنْ تقطع علاقة الإنسان بما وراء الطبيعة.

ح يريد الإنسان المعاصر أنْ يكتشف العالم الخارجي، ويتعرَّف على أبعاده وزواياه، وقد 	.

غفل عن اكتش��اف نفسه، وعالمه الروحي، وعجائب وجوده، وجوانب ذاته، وطاقاته 

الإنسانيَّة. فهو يبذل قصارى جهوده للتصرفّ في عالم الطبيعة، وتسخيره، واستعماره، 

واستثماره، وقد نسي نفسه وخالقه وربهّ.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



118

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

 :)Scientism( 2- العلمويَّة

تركِّ��ز العَلمْويَّة على أنَّ المنهج الوحيد المعتمد عليه في المعارف البشريَّة هو المنهج الحّيس 

التجريبي، فلا يمكن اكتشاف حقائق العالمَ إلا على ضوء المنهج التجريبي الاستقرائي فحسب، 

فالمنهج التجريبي هو المنهج المتفوِّق والسائد على جميع المناهج العلميَّة، وهو الطريق الوحيد 

لكش��ف الحقيقة. ولا شكَّ أنَّ الاتجاه الذي يركز على محوريَّة  العلم التجريبي )Science( “قد 

اس��تلهم من المدرس��ة الوضعيَّة المنطقيَّة التي ترى أنَّ القضايا الواقعيَّة العينيَّة هي القضايا التي 

لها قابليَّة التحقّق والإثبات التجريبي، لذا يرفض الاتجاه العلمي منهج الوحي والدين، ويحصر 

كشف الحقيقة في المنهج التجريبي والعلوم الطبيعيَّة فحسب.

والمش��كلة المركزيَّة في نظريَّة “العَلمْويَّة” تعود إلى حصر علل الأش��ياء والظواهر في العلل 

والأس��باب الماديَّة، ونفي الأسباب الغائيَّة والأصليَّة للأش��ياء، والدين لا ينكر الوسائط الماديَّة 

ع الناس على اكتشافها والتدبرّ فيها، ولكن لا يقُرص  والأسباب القريبة لحدوث الأشياء، بل يشجِّ

الدين الأس��باب والعلل في الأس��باب الماديَّة القريبة فقط، بل يبِّني أنَّ هناك عامًال وسببًا أصليًّا 

وراء الأسباب الظاهريَّة، وهو مسبِّب الأسباب وعلَّة العلل التي لا مؤثِّر في الوجود من دونها ))).

 :)Rationalism( 3- العقلانيَّة

من الركائز الأس��اس للفكر العَلمْاني التركيز على محوريَّة العقل البشري والعقلانيَّة الحديثة، 

في مقابل العقلانيَّة المتعاليَّة البرهانيَّ��ة المدعومة بالوحي. والمقصود من “العقلانيَّة” في الفكر 

الحداثي العَلمْاني هو العقلانيَّة الأداتيَّة Instrumental rationality، ويختلف “العقل الأداتي” 

ن التكليف والأخ�الق والقِيَميَّة في ذاته، ويبّني ما  عن العقل العم�يل؛ لأنَّ العقل العملي يتضمَّ

ينبغي للإنس��ان أنْ يعمله. ولك��نّ العقل الأداتي الآلي هو العقل ال��ذي يبرمج ويخططّ تخطيطاً 

دقيقًا للوص��ول إلى الأهداف والمتطلِّبات المعينة في إطار الأم��ور الماديَّة. يقوم العقل الأداتي 

بمحاسبات دقيقة وجزئيَّة لأجل تحقيق الغايات المنشودة، وتحصيل المصالح والمنافع المطلوبة 

1 -ينظر: مصطفى عزيزي: الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، 44-43.



119 10

ة ))).  في أسرع وقت ممكن، وبأسهل طريقة ووسيلة متيِّرس

ومن خصائص العقل الأداتي:

أ التركيز على النفعيَّة البراغماتيَّ��ة )Pragmatism( التي تبرمج وتخططّ للحصول على 	.

أكثر منفعةٍ ممكنة، وتجعل الآثار العمليَّة للأشياء معيار الصدق والكذب للقضايا.

ب إحلال الوسائل والأدوات محلّ الغايات والأهداف.	.

ج التركيز على أنَّ الغاي تبرِّر الوسيلة.	.

د الأنسنة ومحوريَّة ميول الإنسان ورغباته وشهواته.	.

ه النسبيَّة والشكّيَّة. 	.

)Deism( والربوبيَّة )Atheism( 4-الإلحاد

من المبادئ الرئيس��ة التي تعتمد عليه��ا العَلمْانية “الإلحاد و“الربوبيَّ��ة” أو الإله الغائب عن 

ساحة حياة البشر. والمراد من الإله الذي ينفيه الملحدون تاريخيًّا وفي الحاضر خصوصًا، ويثبته 

المتديِّنون قديمًا وحديثاً، هو الإله بالمعن��ى الخاصّ، أي الإله الفاعل والمدبرّ معًا في التكوين 

والتشري��ع. فالملحدون إما نفوا مطلق الوجود الإلهي، وإما فرَّغوا الاعتقاد بوجوده عن أي قيمة 

إنسانيَّة، نتيجة س��لب الإله لأي دور تدبيري بأي نحو من الأنحاء. والجدير بالذكر أنَّه ينبغي أنْ 

نش�ري إلى نظريَّة “إله الفجوات” ) God of the gaps( التي تركِّز على الدور الإلهي في كل مورد 

عجزت فيه القوانين الطبيعيَّة المكتش��فة عن إعطاء تفسير شامل لعمليَّات التكوّن في الطبيعة؛ إذ 

يستعين المنظِّر في العلوم الطبيعيَّة بالدور التدبيري للإله كلمّا لم يتمكَّن من إيجاد تفسير طبيعي 

لحدث ما متوافق مع القوانين المكتشفة. 

يعُ��دّ الإلح��اد من أهم الأس��س اللاهوتيَّ��ة للعَلمْاني��ة؛ لأنَّ الاتجاه العَلْ�امني يرفض الدور 

- في إدارة المجتمع في شتَّى مجالاته الاجتماعيَّة والسياسيَّة  التدبيري والتشريعي لله -عزَّ وجلَّ

والاقتصاديَّة والثقافيَّة وغيرها، ويعتمد على العقل الأداتي وتطوّر العلوم الطبيعيَّة والفيزيائيَّة في 

1 - ينظر: محمد جواد محسني: مدخل الى العقلانيَّة العلمانيَّة، ص83.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



120

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

إدارة الإنسان والمجتع ))).

     هذه أهم الأس��س العَلمْانية، وهناك غيرها من الأس��س أعرضنا عنه��ا مخافة الإطالة، مثل 

)الليبراليَّة، والنسبيَّة، والحقوق الطبيعيَّة، وغيرها....(

ثالثًا: العَلْمانية في الفكر العربي المعاصر

تقف مجموعة كبيرة من الأس��باب والعوامل وراء ظهور الاتج��اه العَلمْاني في العالم العربي 

المع��اصر وتبلوره، من أهمّها المواجهة الفكريَّة بين الإس�الم والغرب في نهايات القرن التاس��ع 

عشر وبدايات القرن العشرين، بل نس��تطيع القول إنَّ هذه المواجهة الفكريَّة ما زالت مس��تمرَّة، 

ب��ل إنَّها أخذت أبعاد فكريَّة وثقافيَّة أكبر بكثير مما كانت عليه في التاريخ الذي ذكرناه آنفًا. فمنذ 

وصول الاستعمار الغربي إلى البلدان العربيَّة بعد انهيار الدولة العثمانيَّة، وما رافق هذا الاستعمار 

من ظروف سياس��يَّة واجتماعيَّة وفكريَّة تمثَّلت بغزو نابليون لمصر، والبعثات التبشيريَّة، وظهور 

المطابع والصحف وحركة الترجمة والبعثات العلميَّة لأوروبا وغيرها.

مضافاً إلى وجود العوامل الداخليَّة التي شكلَّت الأرضيَّة الخصبة لظهور الحداثة والعَلمْانيَّة، 

فالفساد الذي كان ينخر في الحكومات والمجتمعات العربيَّة من جرَّاء التخلفّ الذي عانت منه 

هذه المجتمعات جرَّاء السياسات الفاشلة للولاة العثمانيين، ومن بعدها وقعت هذه البلدان تحت 

الانتداب الغربي وما عانته من مشاكل على المستويات الإنسانيَّة كافَّة، وتأثرّ كثير من الشخصيَّات 

الفكريَّة في العالم العربي بالفكر الغربي والحضارة الغربيَّة.

رابعًا: بشريَّة الدين عند )محمد أركون( ونقدها

أخذت العَلمْانية العربيَّة المعاصرة في النصف الثاني من القرن العشرين بعُدًا معرفيًّا وفلسفيًّا، 

مضافاً إلى بعُدها الس��ياسي، وهذا م��ا نلاحظه في النتاج الفكري لبعض الش��خصيَّات الفكريَّة 

العربيَّة المعاصرة، أمثال )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس(. وفي حديثنا عن أسس 

1 - ينظر: مصطفى عزيزي: الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، ص49-48.



121 10

ومرتكزات العَلمْانية أشرنا الى مس��ألة الأنس��نة التي تعدّ من أهمّ مرتكزات العَلمْانيَّة، وهي تعني 

تأليه الإنسان في مقابل الله -سبحانه وتعالى- أي جعل محوريَّة الإنسان في مقابل محوريَّة الله.

وق��د طرح هذا المعن��ى )محمد أركون( الذي يع�ترف صراحة بعَلمْانيَّته، فيق��ول )أنا مدرِّس 

عَلمْاني يمارس العَلمْنة في تعليمه ودروسه، وهذا يشكِّل لي نوعًا من الانتماء والممارسة اليوميَّة 

في آن معًا. أودّ أنْ أقول ذلك امامكم منذ البداية إنَّ وجودي في فرنسا علَّمني أشياء كثيرة إيجابيَّة 

وس��لبيَّة عن تجربة العَلمْنة أو طريقة ممارس��تها وعيش��ها، وقد انتهى بي الأم��ر أخيراً إلى تلك 

الممارسة وتلك القناعة الفكريَّة التي تقول إنَّ العَلمْنة هي أوًالَّ وقبل كلّ شيء إحدى مكتسبات 

الروح البشريَّة وفتوحاتها. إنَّها بالنس��بة إليَّ موقف للروح وهي تناضل من أجل امتلاك الحقيقة 

أو محاول��ة الوصول لها ))). وهو جعل أيضً��ا العَلمْانيَّة في مقابل جوهر الدين، والقِيمَ، والعقل، 

والإنسان، وعلاقته باللهّ. وإنَّ حاكميَّة الدين في جميع الأمور لا تشكِّل تهديدًا لاستقلال الإنسان 

في بعُديه الخُلقُي والسياسي فحسب بل تشكِّل تهديدًا لاستقلال إبستيمولوجيًّا العقل))).

م الأنسنة الى قسمين: أنسنة متمركزة حول الله او التمركز اللاهوتي )الإسلامي،  كذلك نراه يقسِّ

والمسيحي، واليهودي(، والأنسنة المتمركزة حول الإنسان العاقل سواء داخل المنظور الافلاطوني 

للمعقولات أم داخل الإطار المفهومي للتمركز المنطقي للأرسطيَّة ))).

ا وقاطعة ايضً��ا بتبنِّيه الصريح للعَلمْانية، والذي يهمّنا  وهذه النصوص الأركونيَّة واضحة جدًّ

في ذلك هو الأنس��نة التي آمن بها والتي تعني جعل الإنسان محورًا في مقابل الله، وهذا التوجّه 

الفك��ري متأتٍّ وبصورة قطعيَّة من تأثِّره بالفكر الغربي وخصوصًا ما بعد الحداثة، وهو قد أش��ار 

إلى ذلك في قوله الآنف الذكر )إن وجودي في فرنس��ا علَّمني أش��ياء كثيرة إيجابيَّة وس��لبيَّة عن 

تجربة العَلمْنة أو طريقة ممارستها وعيشها.. إنَّ العلمنة هي أوًَّال وقبل كلّ شيء إحدى مكتسبات 

الروح البشريَّة وفتوحاتها( فهو يعدّ العَلمْنة أحد الفتوحات الروحيَّة التي اكتسبتها نفسه من خلال 

عيشه في فرنسا.

1 - محمد أركون: العلمنة والدين، الإسلام، المسيحيَّة، الغرب، ص9.
2 - ينظر: محمد أركون: الاسلام والمسيحيَّة والعلمنة، ص9.

3 - ينظر محمد أركون، الأنسنة والإسلام، ص33.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



122

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ث أركون عن عقل محض، ويريد للأنسنة أنْ تتمركز حول هذا العقل المحض، بمعنى   يتحدَّ

أنَّه يريد أنْ يعمل في مجال العقل الخالص من كلّ إحالة إلى أيّ مبدأ خارج عن نطاقه أو غريب 

عنه، أو هكذا هو يظنّ، مثل الله، والأفكار الأفلاطونيَّة، والقِيَم الخُلقُيَّة، هذا هو العقل الخالص 

الذي تجَّىل في الحداثة الغربيَّ��ة؛ لأنَّ الحركة المتواصلة لتاريخ الغرب، من وجهة نظر )أركون( 

م كثيراً حتى يواجه عائقًا جديدًا، وعلى عكس  تكم��ن في قدرته على الخروج من الأزمات، ليتقدَّ

ذلك، فإنَّ العقل الديني يبدو كأنَّه يس��تغل لحظات تأزم القي��م والأيديولوجيات من أجل إعادة 

ة مبادئه، وعدم المس��اس بتعاليمه التي تش��مل كلّ ثوابت الوضعيَّة الإنسانيَّة.  التأكيد على صحَّ

وإنْ لم يبّني لنا )أركون( كيف استطاع العقل الغربي، أو الحركة المتواصلة لتاريخه، التغلبّ على 

الأزمات، أو الخروج منها))).

 كذلك مما يؤُخذ على تقس��يم )أركون( للأنس��نة بهذا التقسيم )أنسنة لاهوتيَّة وأنسنة فلسفيَّة( 

ا بينهما علاق��ة تناقض أو تضادّ، وهذا خ�الف الواقع تمامًا؛ فنحن  أنَّ��ه قابل ب�ني النوعين، كأنَّم

عندما نطالع النتاج الفلس��في للفلسفة اليونانيَّة )أفلاطون وأرسطو( نجد أن كلا الفيلسوفين كانا 

لت الإنسان وحفظت له مكانته السامية بين  دين والمؤمنين بالأنس��نة الإلهيَّة التي فضَّ من الموحِّ

الموج��ودات، ف��ـ )أفلاطون( يؤمن أنَّ كمال الإنس��ان يتحقَّق برحلته من ع��الم المادّة الى عالم 

ا )أرسطو( وإنْ اهتمَّ  المثُلُ، فهو – أي الإنسان – في سير تكاملي سوف يتحقَّق في عالم المثُلُ. أمَّ

بالإنس��ان بحدود وجوده الأرضي فهو يرى كماله –أي الإنسان- بتعقّله وسيره التكاملي الأرضي 

بقواه الإدراكيَّة التي هي من خلق الله )واجب الوجود(. 

ث )أركون( عن أنس��نة إس�الميَّة متمركزة حول الله، ومتأتية من التواصل بين العلم   ولم يتحدَّ

والعمل في س��لوك المؤمنين، ومسبوقة بمعرفة للأحكام المس��تنبطة من القرآن والسُنَّة، لسببين: 

الأوَّل منهما: لأنَّ )أركون( ليس له معرفة بالأحكام المستنبطة من القرآن والسُنَّة، فهو مؤرِّخ فكر، 

وليس فقيهًا، وثانيًا لأنَّ الأنسنة عنده ليس لها إلا معنى واحد، هو أنَّها لا تكون إلا عَلمْانية متمركزة 

حول الإنسان))). 

1 - ينظر: علي حسن هذيلي: نزعة الأنسنة عند محمد أركون ونصر حامد أبو زيد.. مقاربة نقديَّة، ص84.

2 - ينظر: علي حسن هذيلي: نزعة الأنسنة عند محمد أركون ونصر حامد أبو زيد.. مقاربة نقديَّة، ص86.



123 10

ت الأنسنة الأركونيَّة إلى مس��ألة الوحي، وجاءت بفهم حداثي للوحي؛ حيث يقول  وقد امتدَّ

»إنَّ الوحي يعني حدوث معنى جديد في الفضاء الداخلي للإنسان، هذا المعنى يفتح إمكانيَّات 

مه  لا نهائيَّة أو متواترة من المعاني بالنسبة الى الوجود البشري...... وتحديدنا الخاصّ الذي نقدِّ

عن الوحي يمتاز بخصيصة فريدة هو أنَّه يس��توعب بوذا وكنفوش��يوس والحكماء الأفارقة وكلّ 

��دت التجرب��ة الجماعيَّة لفترة بشريَّة ما، من أج��ل إدخالها في قدر  الأصوات الكبرى التي جسَّ

تأريخي جديد، وإغناء البشريَّة عن الإلهي«))). 

ووفقًا لهذا القول: إنَّنا أمام اختلاف جذري بين تفسير الوحي باعتباره معطى إلهيًا، وبين اعتباره 

منتجًا بشريًّا، وإذا أردنا أنْ نعرض هذا الموضوع بأسلوب علميّ، فيمكن القول إنَّنا أمام فرضيتين 

في تفس�ري ظاهرة الوحي: تقول الفرضيَّة الأولى إنَّ الوحي معطى إلهي وفق الرؤية الإس�الميَّة، 

وتقول الفرضيَّة الثانية إنَّ الوحي منتج بشري وفق الرؤية الحداثيَّة.

وعندما نواجه فرضيّات عدّة في تفس�ري ظاهرة معيّنة، فإنَّه لا يمكن القبول بفرضيَّة معيَّنة منها 

في إطار المنهج العلمي إلا إذا سقطت الفرضيّات الأخرى، واستطاعت تلك الفرضيَّة أنْ تبرهن 

تها بالطرق العلميَّة، وإذا لم تس��تطع الق��راءة الحداثيَّة أنْ تقوم بهاتين الخطوتين، فهذا  على صحَّ

يعني أنَّها مجرَّد فرضيَّة لا يمكن اعتمادها ولا القبول بها، وسيكون ذلك اعتمادًا على الظنّ الذي 

لا يغني من الحق شيئاً، وستكون مجرَّد افتراض غير علمي))). 

م القراءة الحداثيَّة - في الواقع - ش��يئاً في المجال�ني، لا في مجال البرهنة على صحّة  لم تق��دَّ

تفس�ريها لظاهرة الوحي، ولا في البرهنة على بطلان القراءة الإس�الميَّة التي تقول إنّ الوحي هو 

كلام الله تعالى، والقراءة الحداثيَّة للوحي تعني تكذيب النبي a في ما يدّعيه، والنبي يدّعي أنَّه 

َّة ملكًا عظيًام اسمه جبرئيل )الروح الأمين هو الذي  يتلقّى خطاباً نازًال إليه من عالم الغيب، وأنَّ ثَم

يتوَّىل نقل هذا الخطاب، وأنَّ هذا الخطاب ليس خاضعًا لإرادته ولا إلى تجربته الشخصيَّة، هذه 

مها  المفاهيم التي يؤكِّدها القرآن الكريم ستكون مجرَّد افتراءات وأكاذيب أو خيالات وظنون توهَّ

النب��ي أو افتعلها وابتكرها. وليس ثمَّة شيء نازل من الله بل هي إيحاءات قلبيَّة أش��به بما يجري 

1 - محمد اركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص84-83.
2 - ينظر: صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص166.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



124

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

في تج��ارب الصوفيَّة، فلا يوجد جبرائيل ولا ميكائي��ل، ولا لوح محفوظ، ولا كتاب مكنون ولا 

ا هو كلام النبي نفس��ه قد خُيَّل إليه أنَّه نازل من عالم السماء! وهكذا  كلام لله، ولا ملائكة له، إنَّم

تحول��ت حقيقة الوحي إلى خيال نبوي بحس��ب الحداثيين، وهذا تكذي��ب بآيات الله ومحاولة 

بتْمُ بِئايتَِي  لقراءتها وفهمها على أساس الظن، وهو ما يندّد به الله -تعالى- في القرآن الكريم: ﴿أكََذَّ

( ]النمل: 84[، وقد يطالب الحداثيّون بالبرهان الذي يدلّ على صحّة القراءة  وَلمَْ تحُِيطوُا بِهَا عِلًام

الإسلاميَّة، التي ترى أنَّ الوحي معطى إلهي وليس منتجًا بشريًّا؛ حيث إنهّ قد يقال إن هذه القراءة 

مجردّ فرضيَّة أيضًا، وينبغ��ي تقديم برهان يدلّ على صدقها وصحتها؟ ويمكن الجواب عن هذا 

ة نفسها،  الاشكال بأنّ هذه القراءة تستمدّ صحّتها وشرعيَّتها، والبرهان على صدقها من صدق النبوَّ

ولا تحت��اج إلى برهان آخر من خارج دائ��رة النبوَّة؛ ذلك أنَّنا إذا آمنّا بصدق النبي )صلى الله عليه 

واله وس��لم(، فإنَّ علينا أنْ نسأل النبيّ نفسه عن تفس�ريه للوحي وللنبوّة، ويجب علينا التصديق 

بالجواب، ولا يحقّ لنا مطالبته بالبرهان؛ لأنّ ذلك يعني أنَّنا لم نصدّق به ولم نؤمن برسالته ))). 

 خامسًا: بشريَّة الدين )عند نصر حامد أبو زيد( ونقدها

دة أهمّها بشريَّة الدين وبشريَّة  تتجَّىل الأنس��نة في فكر )نصر حامد أبو زيد( في عناوي��ن متعدَّ

الوحي وتأريخانيَّة القرآن، وقد جاهر بعَلمْانيته في كتابه »التفكير في زمن التكفير« بقوله: »العَلمْانية 

في جوهرها ليس��ت إلا التأويل الحقيقي والفهم العلم��ي للدين«))). ووفقًا لهذا القول، فإنَّ )أبو 

زي��د( يقوم بإحلال الإنس��ان محلّ الله؛ لأنَّ الإنس��ان هو الذي يقوم بعمليَّة التأويل والتفس�ري، 

وبالتالي فإنَّ الإنس��ان سوف يختار المعنى الذي يناس��به، وهذا الأمر سوف يفقد الدين والقرآن 

ح )أبو زيد( بذلك بقول��ه: »إنَّ القرآن - مح��ور حديثنا حتى  قدس��يَّته ويصب��ح بشريًّا. ولق��د صرَّ

الآن - ن��صّ دين��ي ثابت من حيث منطوق��ه، لكنَّه من حيث يتعرَّض له العقل الإنس��اني ويصبح 

س،  د دلالته. إنَّ الثبات من صفات المطلق والمقدَّ )مفهومًا( يفقد صفة الثبات، إنَّه يتحركّ وتتعدَّ

، والقرآن نصّ مقدّس من ناحية منطوقه، لكنَّه يصبح مفهومًا بالنسبي  ا الإنساني فهو نسبي متغّري أمَّ

1 - صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص168-167.
2 - ينظر: نصر حامد أبو زيد، التفكير في زمن التكفير، ص60 و83.



125 10

، أي من جهة الإنسان، ويتحوّل إلى نصّ إنساني )يتأنسن(، ومن الضروري هنا أنْ نؤكِّد  والمتغّري

أنَّ حالة النصّ الخام المقدّس حالة ميتافيزيقيَّة لا ندري عنها شيئاً إلا ما ذكره النصّ عنها، ونفهمه 

بالضرورة من زاوية الإنسان المتغّري والنسبي. النصّ منذ لحظة نزوله الأولى -أي مع قراءة النبيّ 

ا إنس��انيًّا(؛ لأنَّه تحوّل من التنزيل  ا إلهيًّا( وصار فهًام )نصًّ له لحظة الوحي- تحوَّل من كونه )نصًّ

إلى التأويل«))). 

وهناك مجموعة دلالات يمكن الإشارة إليها وفقًا لرؤية )أبو زيد( للقرآن الكريم، وهي:

ا هو النصّ التأويلي لا النصّ التنزيلي .11 إنَّ النصّ الحقيقي الفاعل إنس��انيًّا وتأريخيًّا إنَّم

فما دام النصّ التنزيلي ميتافيزيقيًّا وفق هذه الرؤية، حيث لا حضور ولا فاعليَّة له على 

مسرح الوجود الإنس��اني، عندها فلا مصداق له بالضرورة على أرض الواقع، والنصّ 

ا ه��و »التأويل« العملّي المتفاعل مع الحي��اة، ما دمنا نتكلَّم عن  الحقيق��ي العامل إنَّم

النصّ باعتباره حضورًا متحرِّكًا ومؤثِّراً إنسانيًّا وتأريخيًّا.

أنسنة النصّ؛ بمعنى الإنجاز الإنساني للنصّ دلالةً ومضموناً، وإنْ أكَّد )أبو زيد( إلهيَّته .22

على مستوى المنطوق. فهذا التأكيد لا جاهزيَّة له في الوعي أو الواقع، والجاهزيَّة هنا 

للدلالة النصّيَّة للنصّ المنتجة إنسانيًّا، تلك الدلالة المرتبطة بجاهزيَّة الوعي، وجاهزيَّة 

الوسط، وجاهزيَّة الاس��تعداد الزمكاني لإنجازها، فأنسنة النصّ تبدأ منذ لحظة تعقّله 

الإنساني لتحوّله إلى نصّ تأويلي، وهنا فالنصّ إنساني لا محالة؛ لأنَّ القيمة الأساس 

هي قيمة الدلالة، وهي التأويل الإنساني وفق هذه القراءة.

إنج��از الواقع للن��صّ، فالنصّ هنا هو نت��اج الواقع بكلّ ش��خوصه وفاعليَّاته ورموزه .33

ا هو  ومناخات��ه. فوفق هذه الرؤية؛ فإنَّ الفاعل التكوين��ي للنصّ -مضموناً ودلالةً- إنَّم

الواقع الإنس��اني التأريخي، ولأنَّ هذه الفرضيَّة أدخلت حتى ش��خص النبيّ المتلقّي 

للنصّ التنزيلي ضمن دائرة المتغّري والنسبي، وقاعدة المتغّري والنسبي هي قاعدة حركيَّة 

دة لإنتاج مستوى الدلالات والمضامين للتجارب، عندها  الواقع وتدافع عناصره المتعدِّ

1 - نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص١٢٥ – ١٢٦.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



126

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

تكون عناصر الواقع في أبعادها داخلة في جنس القراءة الإنسانيَّة ولونها للنصّ التنزيلي. 

ا هو مصداق للواقع وانعكاس لمستواه  وبعد، فالتأويل المنتج من خلال هذه القراءة إنَّم

ودرجته، ومثل هذه النتيجة تؤكِّد إفراز الواقع للنصّ ولو على مستوى الدلالة.

صوريَّة النصّ ورمزيَّته دون فاعليّته الدلاليَّة المستقرةّ على أي صعيد دلالي كان. فهذه .44

الفرضيَّة تستبطن بالتبع نفي الاستقرار الدلالي والمضموني للنصّ في أبعاده المختلفة، 

ه المتواصل  باعتب��ار أنَّ الواقع هو المنت��ج للدلالة، وبلحاظ حركيَّة ه��ذا الواقع وتغّري

تكون عندها دلالات النصوص متحركّة وغير مس��تقرةّ، أي إنَّ النص هنا نصّ صوريّ 

في حقيقته، والواقع هو الذي يضخّ إليه المضمون ويحُدّد له الدلالة بشكل وآخر؛ لأنَّ 

الواقع هو المنتج للنصّ التأويلي من هذا النصّ الرمزي))). 

إنَّ )أبو زيد( لم يفُكّك أقسام الدلالة المستفادة من النصّ القرآني عندما يقوم بالتعميم في نقده 

للخطاب الديني ليش��مل أنواع الدلالة كافَّة، ليضعها في س��لةّ التأويل الإنساني؛ لأنَّ دلالة لفظ 

)النصّ( يحمل على وجوه متعدّدة: 

أ النصّ بالمعنى الأخصّ؛ وهو اللفظ الذي لا يحتمل -بحسب نظام اللغة العربيَّة 	.

وأس��اليب التعبير- إلا إفادة مدلول واحد إفادة يقينيَّة أو باعثة على الاطمئنان، 

فإنَّ مس��توى الدلالة للنصّ هنا توفرّ اليقين للمتلقّي بأنَّ هذا هو مراد المتكلمّ 

بش��كل قاطع لا يحتمل معنى آخر، وهو مطاب��ق لتعريف القرآن، كقوله تعالى 

حَدًا﴾ ]الكهف: 
َ
﴿قُلْ هُ��وَ الُله أحد﴾ ]الإخلاص: ١[، ﴿وَلَا يَظْلمُِ رَبُّ��كَ أ

ِيرِ..﴾ ]البقرة: ١٧٣[. 
نِْز ْمَ الْخ مَ وَلَح مَ عَلَيْكُمُ المَْيْتَ��ةَ وَالدَّ ٤٩[، ﴿إنَِّمَا حَرَّ

ة المانعة من  وهذا النوع من النصّ يحمل ويش��تمل على الحصانة الذاتيَّة التامَّ

سريان قناعات المتعاطي وإسقاطات المتلقّي لفهمه المسبَق على النصّ جزاء 

وضوح��ه الدلالي القاطع، وهذا م��ا أدَّى بالعلماء إلى تثبيت قاعدة )لا اجتهاد 

مع النصّ(؛ إذ ليس للجهد الإنساني الاجتهادي هنا من دور في تحديد وتعّني 

1 - ينظر: حسين درويش العادلي: حرب المصطلحات، ص98-97.



127 10

معناه سواء كان عقديًّا أم قِيَميًّا أم تشريعيًَا، بسبب وضوحه الدلالي الكامل. 

ب الظاه��ر؛ وهو النصّ ال��ذي يحتمل أكثر من معنى س��توحيه لكنَّ أحدهما هو 	.

المتبادر والظاهر من اللفظ حس��ب قواعد الفهم اللغوي. والمعنى الظاهر لا 

يمكن التس��ليم بقَبوله دليًال على إرادة المتكلِّ��م بل يكون المعنى الآخر الأقلّ 

ظهورًا هو المقصود. وضرورة استعمال هذا النوع من اللفظ هو لتقريب المعنى 

إلى ذهن المخاطب، وهنا يبرز التأويل الذي لا يكون إلا بدليل إضافي وقرينة 

َىَل  َنُ ع صارفة عن المعنى الظاهر إلى المعنى المحتمل... فقول النصّ ﴿الرَّحْم

الْعَرْشِ اسْ��تَوَى﴾ ]طه: ٥[، يس��تفاد من ظاهر اللفظ المعنى الحّيس للعرش 
والاس��تواء، لكنَّ الأدلَّة والقرائ��ن تدعو إلى العدول عن المعن��ى الظاهر إلى 

مِيعُ  ءٌ وَهُوَ السَّ ْ المعن��ى المحتمل، ومن القرائن قول النصّ ﴿لَيسَْ كَمِثْلهِِ شَي

َصِ�يرُ﴾ ]الش��ورى: ١١[، وم��ن الأدلَّة ش��هادة الدليل العقلي ب��أنَّ العرش  الْب
والاستواء يفيدان التجسيم والتحديد، والله -تعالى- منزهّ عن ذلك. 

ج المجمل؛ وهو اللفظ الذي يحتمل أك�رث من معنى لكنَّ هذه المعاني متكافئة 	.

ومتعادلة في ظهورها، فليس فيها ظاهر أو أظهر، كقول -تعالى-﴿وَالمُْطَلَّقَاتُ 

ثةََ قُرُوءٍ﴾ ]البقرة: ٢٢٨[، فكلمة قروء هنا تعني بحسب  نفُسِهِنَّ ثلََا
َ
بَّصْنَ بأِ َ يَتَر

دة أو القول  اللغة؛ الطهر والحيض. فمضافاً إلى منهجه في نفي الدلالة المحدَّ

بأنسنتها من خلال التأويل، فإنَّه استخدم المفهوم المعاصر للنص على أساس 

كون��ه تأويًال دون أنْ يُ�ربز أو يؤكِّد أيَّ نوع من الدلال��ة الثابتة للنصّ ولو على 

المعنى القديم لكلمة النصّ التي أشار إليها))). 

كذلك في نصوص أخرى يجاهـر )حامد أبو زيد( ببشـريَّة الدين وتأريخانيَّته بصـورة واضحة 

ا، فنراه يؤكّد هذا المعنى بقوله: »الأح��كام والتشريعات جزء من بنية الواقع الاجتماعي في  ج��دًّ

مرحلة اجتماعيَّ��ة محدّدة، ويجب أنْ تقاس أحكام النصوص الدينيَّة وتش��ــــريعاتها -وتتحدّد 

1 - ينظر: حسين درويش العادلي: حرب المصطلحات، ص94-96.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



128

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

دلالاتها- من واقع ما أضافته بالحذف أو الزيادة إلى الواقع الاجتماعي الذي توجَّهت إليه بحركتها 

الدلاليَّة الأولـــى«))).  

ويقول في نصّ آخر أيضًا: »إنَّ العقائد تصوّرات مرتهنة بمستوى الوعي وبتطور مستوى المعرفة 

في كلّ عصر، ولا ش��كَّ بأنَّ النصوص الدينيَّة اعتمدت - ش��أنها شأن غيرها من النصوص- على 

جدليَّ��ة المعرفة والأيديولوجية في صياغة عقائدها. يحيل المعرفي التاريخي بالضرورة إلى كثير 

من التصوّرات الأسطوريَّة في وعي الجماعة التي توجَّهت لها النصوص بالخطاب، بينما يحيل 

الأيديولوجي - نظام النصّ - إلى وعي مغاير...إنَّ النصوص الدينيَّة ليست في التحليل الأخير إلا 

نصوصًا لغويَّة، بمعنى أنَّها تنتمي الى بنية ثقافيَّة محدودة جرى إنتاجها طبقًا لقوانين تلك الثقافة 

التي تعدّ اللغة نظامها الدلالي المركزي«))). 

��ك بوجود القرآن في الل��وح المحفوظ اعتمادًا  ويق��ول أيضًا: »ما زال الخطاب الديني يتمسَّ

ك بصورة الإله الملك بعرشه وكرسيّه وصولجانه ومملكته  على فهم حرفي للنص، وما زال يتمسَّ

ت  وجنوده الملائكة، وما زال يتمسّ��ك بالدرجة نفسها من الحرفيَّة بالشياطين والجنّ، والسجَّال

التي تدوّن فيها الأعمال، والأخطر من ذلك تمسّكه بحرفيَّة صور العقاب والثواب، وعذاب القبر 

ونعيمه، ومشاهد القيامة، والسير على الصراط.. إلى آخر ذلك كلهّ من تصورات أسطوريَّة«))). 

ة ملاحظات على رؤية )أبو زيد( هذه ))).  ويمكننا تسجيل عدَّ

لا يمكن اعتبار الخ�ربة البشريَّة مصدرًا وحيدًا للمعرفة بل إنَّها تتحركّ في مس��احات محدّدة 

ا ما عدا ذلك فإنَّها بأدواتها الحسّيَّة لا تصل إلى سواحله،  خاضعة للحسّ والمشاهدة والتجربة، أمَّ

ولا تتمكَّن من اكتشافه، كما أنَّها لا تستطيع أنْ تنفيه وتبرهن على بطلانه بل لا بدّ من الاعتماد على 

مصدر آخر في اكتشاف تلك المساحات الغيبيَّة غير الماديَّة، وذلك المصدر هو الوحي الإلهي.

يعارض الفكر الديني الحداثة في قراءتها للنبوّة؛ لأنَّ الفكر الديني يفهم النبوّة باعتبارها ارتباطاً 

1 - نصر حامد أبو زيد، النص والسلطة والحقيقة، ص135.

2 - نصر حامد أبو زيد، النص والسلطة والحقيقة، ص135.

3 - نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص135.
4 - ينظر: صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص144-148 و213-210.



129 10

بالغيب، وما هو فوق بشريّ، وهذا ما ترفضه الحداثة، ولا بدّ من الإش��ارة إلى أنَّ القراءة البشريَّة 

ن تكذيبًا لمعطيات النبوّة، وخاصّة في  للنبوّة هي نفي للنبوة بمعناها الإس�المي، كما أنَّها تتضمَّ

م��ا يرتبط بالملائكة، والجنّة والنار، والش��ياطين، والجنّ وغير ذلك، وحينما يفترض الحداثيون 

إمكانيَّ��ة تأويل ما جاء به القرآن الكريم في كل تلك الموضوع��ات، ما يجعلها مجرَّد رؤى زمنيَّة 

أسطوريَّة تتناسب مع مقاطع تاريخيَّة معيّنة في ثقافة البشر، وتنسجم مع مستوى الوعي البشري 

الس��ائد في النصّ دون أنْ تعِّرب ع��ن حقائق ثابتة، فإنَّ هذا الافتراض س��وف يهدم بناء المنظومة 

الدينيَّة كلهّ، ويجهز على خطابها، فماذا سيبقى من الدين إذا لم يكن الوحي وحياً، ولا الملائكة 

مها النبيّ a لتجربته وبما  ا هي مجرَّد تفاسير شخصيَّة قدَّ ملائكة، ولا القيامة هي القيامة، وإنَّم

َّة ملائكة، ولا وحي، ولا جنَّة، ولا نار، ولا حشر، ولا  يتناسب مع وعي الناس وقتذاك، وليس ثَم

نشر، ولا غير ذلك مَّام جاء به النصّ القرآني الصريح.

ة المعلومة أو عدمها هو نسف  إنَّ وضع الخبرة البشريَّة بمس��توى الش��اهد الأوحد على صحَّ

ل��كلّ البناء الفلس��في للدين القائم على أس��اس الإيمان بالغيب. وإنَّ اح�ترام الدين لمعطيات 

الخ�ربة البشريَّة، يعني أنَّ��ه يعطيها الحقّ في فهم النصّ والاجتهاد في��ه، ويعطيها الحقّ في تفهّم 

المعتق��د الديني ومقاربته مع العقل البشريّ، ويعطيها الح��قّ في ملء منطقة الفراغ بالتشريعات 

المدنيَّة المتحرِّكة، ويحثهّا على تسخير الطبيعة والهيمنة عليها، ولا ينكر الدين التطوّر الحاصل 

في الخبرة البشريَّة، كما لا ينكر التطوّر الحاصل في عالم الوجود والطبيعة، لكنَّه يرفض أنْ يكون 

الفكر البشري خاضعًا لتحوّلات جوهريَّة تستدعي بناء فكريًّا ونسقًا ثقافيًّا جديدًا؛ بل تعتقد الرؤية 

الدينيَّة أنَّ المسارات الفكريَّة للإنسان ثابتة وستبقى كذلك؛ حيث لا يمكن أنْ تتحوَّل السرقة إلى 

أمر جميل، ولن يتحوَّل الصدق إلى صفة قبيحة، كما لا يمكن أنْ نتصوّر أنَّه سيأتي يوم يكون فيه 

مجموع 1 + 1 = 5، أو أنْ يتحوَّل المثلث إلى شكل ذي أربعة أضلاع.

إنَّ الاجتهاد الإسلامي يعتمد في فهم النصّ الشرعي على قواعد اللغة والدلالة بكلّ معطياتها، 

وبكلّ ما اكتش��فه الفكر البشري والبحث العلميّ في مجال الألس��نيَّات؛ حي��ث إنَّ قواعد اللغة 

والدلالة تعتبر أساس فهم النصّ الديني )القرآن والسنّة(، ويخطئ من يظنّ أنَّ الفكر الديني يرفض 

اعتماد قواعد اللغة والدلالة، أو أنَّه ينكر النظريَّات الحديثة المطروحة في إطار علم الألسنيَّات، 

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



130

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

التي تسعى إلى اكتش��اف المدلول الواقعي للنصّ الديني؛ حيث إنَّنا نجد أنَّ علماء أصول الفقه 

قد أوَلوا هذا الموضوع اهتمامًا بالغًا بل سبقوا فيه كثيراً من علماء اللغة، ويمكن مراجعة نظريَّات 

ى »مباحث  الأصوليين في ما يتعلقّ بالدلالة في القسم الأول من بحوث علم أصول الفقه المسمَّ

الألف��اظ«؛ حيث يمكن ملاحظة العمق المنهجي المطروح فيه��ا، كما تبرز جديَّة البحث ودقتّه 

لدى الأصوليين في استعراضهم النظريَّات المطروحة في إطار علم الألسنيّات بغية اختيار النظريَّة 

الأقرب للصواب.

إنَّ المش��كلة التي يعاني منها الحداثيّون هي ش��ياع روح التقليد والتبعيَّ��ة؛ حيث افترضوا أنَّ 

النص الديني القرآن والس��نة ليس له مدلول ثابت بل له مداليل متع��دّدة يضعها القارئ المتلقّي 

نفس��ه، بمعنى أنَّ الأحكام أو المعتقدات الشرعيَّة لن تكون ثابتة، وهذه النظريَّة اللغويَّة في علم 

ل إليه العالم اللغوي )دي سوسير- Ferdinand de Saussure( الذي  الألس��نيَّات هي التي توصَّ

رأى أنَّ الكلمات لا تدلّ على المعاني الواقعيَّة؛ بل تدلّ على الصورة الذهنيَّة التي تحدث في ذهن 

المتلقّي، وهذا يعني أنَّ المتلقّي هو الذي يصنع المعنى، وهكذا يكون )دي سوس�ري( قد اقترب 

م��ن نظريَّة موت المؤلِّف؛ حيث اعتبر أن لا دلالة للنص أيّ نص كان في نفس��ه؛ بل الدلالة هي 

فعل يقوم به المتلقّي نفس��ه، وأنَّ أيَّ بحث عن المقاصد الحقيقيَّة لمؤلفّ النصّ هو بحث عديم 

الجدوى، وهذا يعني أنَّنا س��وف نبتعد عن الصواب حينما نبحث عن المدلول الذاتي والواقعي 

للنصّ الشرعي المتمثِّل بالقرآن والسُ��نَّة الشريفة، فلا يوجد هنا مدلول من هذا القبيل، ولا توجد 

إرادات واقعيَّة لصاحب النصّ.

يق��ول )نصر حام��د أبو زيد( بعد بيانه لنظريَّة )دي سوس�ري(: »هذا التص��وّر الذي صاغه دي 

سوسير أنهى وإلى الأبد التصوّر الكلاسيكي عن علاقة اللغة بالعالم بوصفها تعبيراً مباشًرا عن هذا 

العالم، لقد صارت العلاقة بين اللغة والعالم محكومة بأفق المفاهيم والتصورات الذهنيَّة الثقافيَّة، 

إنَّه��ا لا تعِّرب عن العالم الخارجي الموضوعي القائم؛ لأنَّ مثل هنا العالم-إن كان له وجود- يعاد 

إنتاجه في مجال التصوّرات والمفاهيم«))).

1 - نصر حامد أبو زيد: التفكير في زمن التكفير، ص5.



131 10

إنّ مش��كلة الحداثيين أنَّهم يعمّمون فكرة التاريخانيَّة إلى الأنبياء أنفس��هم، وحتى نبينّا الأكرم 

a وهو خاتم الرس��ل والأنبي��اء، فإنَّهم يتعاملون مع م��ا جاء به أيضًا على أس��اس التاريخانيَّة 
والمرحليَّ��ة، وذلك انطلاقاً من التحليل نفس��ه الذي يذكرونه في بيانهم لنت��اج الفقهاء والعلماء 

ين والعرفاء؛ لأنَّ النبي a من وجهة نظرهم هو مفّرس وقارئ للوحي، ومن الطبيعي أنْ  والمفّرس

يخضع - باعتباره بشًرا - لطبيعة المناخات الفكريَّة التي يعيشها! وحينئذٍ، فإنّ ما يأتي عنه من قرآن 

أو سُنَّة سيكون متناسبًا مع ظروف المرحلة التي عاشها، ومع طبيعة مناخاتها الفكريَّة والخُلقُيَّة، 

فحينما يعيش النبيّ a في مجتمع ذكوري، فمن الطبيعي أنْ تكون قِيمَه وتشريعاته متناسبة مع 

هذه الخلفيَّة الخُلقُيَّة، ويحتمل أنْ يضيف شيئاً من التعديل أو التصحيح عليها، ومن المحتمل أنْ 

يقرهّا بالكامل. وعلى سبيل المثال، فقد كان النبي a يعيش في مجتمع تنتشر في ثقافته الغزو 

والثأر؛ لذا فإنَّ من الطبيعي أنْ يكون ما أتى به متوافقا مع تلك القِيَم. نعم، قد يحصل ذلك بإضافة 

بعض التعديلات الش��كليَّة، أو التحويرات الإصلاحيَّة عليها. فيتح��وّل الغزو إلى ثقافة الجهاد، 

والثأر إلى قانون القصاص وهكذا، وهذا هو ما يقصده الحداثيون بتاريخانيَّة المعرفة الدينيَّة، فهم 

ين وآراء المتكلمّين. يتحدّثون عن تاريخيَّة النصّين القرآني والنبوي، وليس عن تفاسير المفّرس

 a إنَّ مثل هذه الرؤية س��تدفع الحداثيين إلى القول ب�رضورة إخضاع العقائد التي جاء بها النبي 

إلى النقد والتمحيص العقلي الذي يزيل عنها كلّ الإضافات والصور المرحليَّة البشريَّة المحدودة 

ويحتفظ بجوهرها، فالتوحيد مثًال هو الجوهر، أما سائر ما أضيف إلى ذلك من صور وأوصاف، 

فهي م��ن فعل الأصابع البشريَّ��ة المرحليَّة التاريخيَّة التي رس��مت اللوحة بألوانها ومقاس��اتها، 

فالحديث عن س��ميع عليم، خالق، ومصوّر، ورزاق وكذلك ذي العرش، وبيده الملك، وغيرها 

من الصور التي رس��متها عقليَّة النبي a لل��ذات الإلهيَّة هي صور لا ضرورة للقبول بها، بل لا 

بدَّ م��ن نقدها وقراءتها بصورة قد تكون مغايرة تمامًا عما جاء به الوحي، وكذلك الأمر في ما 

يتعلَّق بالملائكة، والجنّ، والشياطين والكلام نفسه يسري إلى التشريعات الدينيَّة، فإنَّ المهمّ 

منه��ا هو أهدافها ومقاصدها ومس��اراتها الكبرى، كالعدل والمس��اواة، والحريَّة وغير ذلك، 

وه��ذا يعني أنَّه ينبغي أنْ تخضع تلك التشريعات لتلك المقاصد الكبرى، وأما ما عداها فهو 

تاريخي مرحلي متحركّ لا ضرورة للالتزام به، فلم يبق مجال في زماننا هذا للالتزام بما ورد في 

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



132

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

َىَل النّسَِاء﴾ ]النساء: 34[، أو قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا الزِّن﴾  قوله تعالى: ﴿الرجَِّالُ قَوَّامُونَ ع

ت الأربع أو الأنعام الثلاثة، وهكذا فإنَّ  ]الإسراء: 32[، ولا الحديث عن وجوب الزكاة في الغّال

كلّ شيء مرهون بوقته، وزماننا هذا قد عبر تلك الثقافات إلى آفاق جديدة.

سادسًا: بشريَّة الدين عند )أدونيس( ونقدها

يتَّفق )علي أحمد سعيد( »أدونيس« مع )نصر حامد أبو زيد( في مسألة بشريَّة الدين وخصوصًا 

؛ وذلك أنَّ القرآن  القرآن الكريم، فنراه يقول في ذلك: »وربما أثارت عبارة الكتابة القرآنيَّة تس��اؤًال

نزل وحيًا وبلُِّغ شفويًّا، والكتابة عمل إنساني قام به أشخاص كُلِّفوا به، والجواب عن هذا التساؤل 

هو أننّي أتحدّث عن النص القرآني كما دُوِّن استنادًا إلى سماعه من ناقله النبي الذي سمعه مباشرة 

من الوس��يط بينه وبين الله –الملاك جبرائيل- مّام تجمع علي��ه الروايات كلهّا...إنَّني أتكلمّ عن 

ا  ا نقرؤه كما نقرأ نصًّ الكتاب��ة القرآنيَّة بوصفه��ا نصًا لغوياً خارج كلّ بعُد دينيّ نظراً وممارس��ةً نصًّ

أدبيًّا«))). وقد ذهب )محمد أركون( إلى هذا المعنى نفس��ه؛ حي��ث يقول: »نلاحظ أنَّ الخطاب 

القرآني قد صيغ أو ركّب لغويًّا بصفته جهدًا ذاتيًّا مبذوًال لرفع نفسه إلى مستوى كلمة الله الموحَى 

بها، هذا في حين أنَّ المعارضين المكّيين كانوا يرفضونه بوصفه كاذباً... نحن نقول اليوم إنَّه كلام 

ذو سلطة مشابهة لسلطة العديد من الأقوال الأخرى السابقة التي شهدتها منطقة الشرق الأدنى«))). 

 ،a إنَّ هذه النصوص واضحة في التمييز بين كلام الله الموحى والقرآن الذي نطق به الرسول

ا ما نطق به الرسول a هو من صنعه وإنشائه وفهمه، أما الكلام الإلهي فهو يختلف عن هذا  كأنَّم

ا؛ لأنَّه يس��حب القدس��يَّة من القرآن ويتحوَّل من كلام إلهي لا يأتيه  القرآن، وهذا الأمر خطير جدًّ

الباطل من بين يديه ولا من خلفه إلى نصّ أدبّي تختلف الأذواق والأمزجة في النظر إليه وفهمه. 

إنَّ )أدوني��س( ينزع في فكرته هذه ورؤيته إلى النص القرآني إلى إزالة أيّ يقين موجود، وجعل 

الخطاب القرآني مجرَّد خطاب قابل للتفكيك بعدد القرَّاء المقبلين على قراءته ومدارسته من خلال 

لغ��ة النصّ وتأويله، فهو يتمرَّد على البنيويَّة التي ترى في اللغة مجاًال خصباً وأداة في فهم النصّ 

1 - أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة، ص19.
2 - محمد أركون: القرآن من التفسير الموروث الى تحليل الخطاب الديني، ص21.



133 10

الق��رآني، بمعنى أنَّ الخطاب الأدونيسي على وفق هذه الرؤى الت��ي تعتمد اللغة أوًَّال ثمَّ المجاز 

والتأويل، وإرجاع النصّ الى المثال الذي يسكن الغيب والمتمظهر في صورة الكتاب في الأرض، 

دًا ينظر إلى النصّ كونه لغة لكنَّها لغة إلهيَّة  وتع��دّد القراءات بعدد القرَّاء، يمثِّل خطاباً مركَّبًا ومعقَّ

متعلِّق��ة بالمثال، ومطلقة لكنَّها عندما نزلت الى الأرض تعلَّقت بالنس��بي، فاختلط فيها المطلق 

بالنس��بي، فاحتاج هذا الاختلاط إلى بنية فكريَّة ونظريَّة وأدوات لتحليله تتلاءم مع هذا الحضور 

المركّب الذي تشابكت أعضاؤه مع بعضها تشابكًا عضويًّا .

لذا، كان على )أدونيس( عندما يريد أنْ يفهم النص القرآني ويقرأه قراءة مناسبة أنْ ينهج منهجًا 

تأويليًّا، وأنْ يخرج من البنية الدينيَّة التي يرى أنَّها محدّدة للدلالة، وأنْ يكون الدين مجرَّد تجربة 

ش��خصيَّة؛ لأنَّ المتلقّي الكامل أو كما يس��مّيه )أدونيس( الإنس��ان الكامل ه��و الذي يمكنه أنْ 

يوحّد بين لغة الكتاب الظاهرة والباطنة؛ فاللغ��ة الظاهرة هي اللغة الوضعيَّة والعرفيَّة والاتفاقيَّة، 

فيما تك��ون لغة الباطن ذائبة وأنَّ بينه�ام تعارضًا لا يمكن أنْ يزُيله إلا الإنس��ان الكامل، أو كما 

يطُلق عليه بالقارئ المثالي أو المبدع الضمني الذي يستطيع أنْ يقبض على الدلالة إنْ أمكنه من 

خلال الشقوق التي يفتحها النصّ للقارئ، وهذا ما يتعارض مع التوجّه الديني؛ وذلك لأنَّه يلغي 

قدس��يَّة النص القرآني؛ إذ إنَّ إحداث ثغرات فيه يعني أنَّه مجرَّد نصّ لغوي يمكن إحداث ثغرات 

في تماس��كه النصّي فيستطيع القارئ النفاذ من خلالها والعمل على تشظيته من الداخل وإحالته 

إلى أجزاء متناثرة ))) . 

 وإذا كان ه��ذا القرآن قد نزل على قلب النبي a، وصي��غ بصياغة عربيَّة، وبلغة بشريَّة، فهل 

يعني ذلك أنَّه ليس كلام الله؟ وهل يعني ذلك سلب القدسيَّة عنه كما يقول الحداثيون، وينطوي 

هذا الكلام على خداع ومغالطة وتمويه للحقيقة؛ حيث إنَّه لا بدَّ من التمييز بين لغة الخطاب وبين 

هويَّة الخطاب، فلغة الخطاب هي لغة بشريَّة وعربيَّة، باعتبار أنَّها تخاطب البشر بلغة العرب، لكن 

ذلك لا يحوّل هويَّة الخطاب إلى هويَّة بشريَّة؛ بل تبقى هويته إلهيَّة، ويمكن القول إنَّ بشريَّة لغة 

الخط��اب لا تعني بالضرورة بشريَّة هويَّة الخطاب، فالقرآن هو بشري اللغة، ولكنَّه إلهي الهويَّة. 

1 - ينظر: عادل عباس النصراوي: النص القرآني مساقات نقديَّة في الفكر العربي المعاصر، ص67-66.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



134

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

على سبيل المثال، عندما كتب )ابن سينا( كتابه المعروف »الإشارات والتنبيهات«، فإنَّه كتبه بلغة 

عربيَّة، على الرغم من أنَّ كلامه كان ذا هويَّة فلس��فيَّة يناقش فيه أصل الوجود ومبادئه، ولا علاقة 

ا الهويَّة فه��ي هويَّة البحث الوجودي  ل��ه بالعرب أو بلغتهم، فاللغ��ة كانت هي لغة الخطاب، أمَّ

الفلس��في التي تتجاوز اللغ��ات والقوميَّات والبشريات، فهذا الخط��اب إلهي، ليس في وجوده 

المتع��الي في أمّ الكتاب وفي اللوح المحفوظ فق��ط؛ بل في صورته القرآنيَّة التي بين أيدينا، وفي 

صورت��ه البشريَّة اللغويَّ��ة العربيَّة، فهو كتاب إلهي في هذه الصور كلّ��ه، وهو كلام إلهي، كما أنَّ 

الس�اموات والأرض والش��مس والقمر، والحجر والمدر هي صنع وتقدير إلهي على الرغم من 

أنَّها تمرّ عبر قوانين طبيعيَّة))) . 

 

خاتمة

11 تعدّ الأنسنة من أهمّ الركائز الفكريَّة للعَلمْانية؛ إذ تؤكّد على محوريَّة الإنسان في مقابل .

محوريَّة الله -س��بحانه وتعالى-، فهي رؤية فكريَّة تبنَّتها كثير من الاتجاهات الفكريَّة 

الغربيَّة والعربيَّة.

22 كان منش��أ العَلمْاني��ة وحيثياته��ا كلهّا وخصوصًا الأنس��نة في أوروب��ا في بداية عصر .

النهضة؛ وذلك بس��بب الظروف التي عانى منه��ا المجتمع الأوربي آنذاك وخصوصًا 

تسلطّ الكنيسة الممثِّلة للدين المسيحي، فكانت ردَّة فعل اتجاه كل ما هو ديني.

33 تأثَّرت كثير من الش��خصيَّات الفكريَّ��ة في العالم العربي بالعَلمْاني��ة، وراحوا ينادون .

بتطبي��ق العَلمْانية في مجتمعاته��م؛ إذ وجدوا أنَّ تبنّي هذه الرؤية س��وف يغّري الواقع 

الفكري والثقافي المتردّي التي تعاني منه المجتمعات العربيَّة المعاصرة.

44 لق��د تبنَّى )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زي��د( و)أدونيس( بشريَّة الدين من خلال .

م��ا طرحوه في هذا الموضوع تحت عناوين مختلف��ة ظاهرة ومبطنة مثل بشريَّة الدين 

1 - ينظر: صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص291-289.



135 10

وتأريخانيَّة الدين وخصوصًا القرآن الكريم، وبشريَّة الوحي.

55 لقد حاولت الشخصيَّات – قيد البحث – أنْ يفرقّوا بين الخطاب الإلهي أي الخطاب .

الموحى للرس��ول a والخطاب المنقول من قِبَل الرسول a للناس، فالأوَّل ثابت 

ا الثاني فمتغّري حسب الظروف الزمكانيَّة. س، أمَّ ومقدَّ

66 كذلك طرحت الشخصيات – قيد البحث – نس��بيَّة المعرفة الدينيَّة باعتبارها خاضعة .

للفهم البشري النسبي.

77 إنَّ القول ببشريَّة الدين س��وف يهدم المعرفة الدينيَّة؛ لأنَّه س��وف يفقد روح القداس��ة .

َّة تناقض بين مقاصد الله الحقيقيَّة ومقاصد  والإطلاق للدين وللرسول a؛ ذلك أنَّه ثَم

النبيّ a الخاضعة لفهمه الشخصي.

88 إنَّ القول ببشريَّة الدين سوف يوجد لنا ثلاثة مستويات من المقاصد المختلفة للدين، .

أوَّلها المقصد الإلهي والمقصد النبويّ والمقصد الإنساني.

99 ع تباعًا لاخت�الف الزمان والمكان وفهمهم . إنَّ ما يفهمه الناس من الدين س��وف يتنوَّ

لمقاصد اللغة الدينيَّة.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



136

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المصادر والمراجع

• القرآن الكريم.	

• أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة، دار الآداب، لا م، ط1، 1993	

• أيمن المصري: معالم النظام السياسي، دار الكوثر، إيران، ط1، 2012م	

• حسين درويش العادلي: حرب المصطلحات، دار الهادي، بيروت، ط1، 2003م	

• صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت 	

ط1، 2018

• عادل عباس النصراوي: النص القرآني مساقات نقديَّة في الفكر العربي المعاصر، دار الرنيم 	

•     للنشر والتوزيع، عمان، ط1، 2020م 	

• علي حسن هذيلي: نزعة الأنسنة عند محمد أركون ونصر حامد أبو زيد... مقاربة نقديَّة، مجلة 	

الدليل، السنة الخامسة، العدد الثاني.

• محم��د أركون: القرآن من التفس�ري الم��وروث الى تحليل الخطاب الديني، ترجمة: هاش��م 	

صالح، دار الطليعة، بيروت، لا ط، 2009

• محمد أركون: الفكر الإس�المي نقد واجتهاد، ترجمة: هاش��م صالح، مركز الإنماء القومي، 	

لا م، ط3، لا ت.

• محمد أركون، الأنس��نة والإسلام، ترجمة: وتقديم محمد عرب، دار الطليعة، بيروت، لبنان، 	

ط1، 2010م.

•  محم��د أركون: العلمنة والدين، الإس�الم، المس��يحيَّة، الغرب، ترجمة: هاش��م صالح، دار 	

الساقي،  بيروت، ط3، 1996م

• محمد جواد محس��ني: مدخ��ل الى العقلانيَّة العَلمْانية )بحث منش��ور في كت��اب العَلمْانية 	

مذهبًا(،  ترجمة: حيدر نجف، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، ط1، 2014م.

• مصطفى عزيزي: الأس��س الفكريَّة للعَلمْاني، العتبة الحس��ينيَّة المقدس��ة، مؤسّس��ة الدليل 	

للدراسات والبحوث العقديَّة، 2020م.



137 10

• نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، الدار البيضاء، المغرب، ط5، 2007م	

• نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، مطبعة مدبولي، مصر، ط3، 2007م	

• نصر حامد أبو زيد: التفكير في زمن التكف�ري، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط10، 	

2014م.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ


