
139 10

تِخلاف
ْ
ة إلى الاس

َّ
بودي

ُ
رآن: من الع

ُ
 في الق

ُ
الإنسان

ة 
َّ
ة في الأنثروبولوجيا الإسلامي

َّ
دراسة تأصيلي

الشيخ شادي علي)1(

تسُ��لِّط الدراسة الضوء على نظريَّة »الفطرة« بوصفها بوصلة وجوديَّة وميثاقًا سابقًا مغروسًا 

في عمق الكينونة الإنسانيَّة، لتشكِّل أساسًا ثابتًا للدين والأخلاق لا يتغَّري بتغير الزمان. وعلاوة 

على ذلك، ينتقل الطرح إلى بُعد »الاستخلاف« باعتباره الغاية والوظيفة الكونيَّة للإنسان التي 

تتجاوز الإطار التشريعي لتشمل »الولاية التكوينيَّة« وعمارة الأرض، ثمَّ تعالج الورقة إشكاليَّة 

الجبر والتفويض بتقديم نظريَّة “الأمر بين الأمرين”، التي تحفظ للإنس��ان حُريَّته المس��ؤولة، 

ولله سلطانه المطلق، معتبرةً التكليف تشريفًا وتمرينًا وجوديًّا لصناعة الذات عبر آليَّة “الابتلاء” 

ة  س الدراسة للعلاقة العضويَّة التكامليَّة بين “العقل” بوصفه حجَّ وسنن التاريخ. ولذلك، تؤسِّ

ة ظاهرة، رافضةً الثنائيَّات المفتعلة بين العلم والدين. باطنة و»الوحـي« حجَّ

م البحث نقدًا جذريًّا لمنظومة حقوق الإنسان الغربيَّة القائمة على »الأنسنة«  وفي الختام، يقدِّ

)Humanism( والفردانيَّ��ة، مبيِّنًا تهافت أسس��ها الفلس��فيَّة مقابل مفه��وم “الكرامة” القرآنيَّة 

بنوعيه��ا الذاتي والاكتس��ابي. وختامًا، تغُلق الدراس��ة الدائرة الوجوديَّة ب��ـ “قوس الصعود”؛ 

م فيها الأعمال، ليكون اللقاء بالله  حيث يكدح الإنسان نحو المطلق عبر حركة جوهريَّة تتجسَّ

ة. ة هي طريق التحرُّر من عبوديَّة المادَّ هو الغاية القصوى، وتكون العبوديَّة الحقَّ

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية: 

1 - باحث مصري في الدراسات الإسلاميَّة وطالب في الحوزة الدينيَّة في لبنان.

قوس النزول والصعود، الفطرة والميثاق، الاستخلاف، الأمر بين الأمرين، 

م الأعمال، العقل والوحي، فلسفة الابتلاء، فلسفة التاريخ. تجسُّ

تأصيل



14010

Foundations

Sheikh Shadi Ali(1)

The research explores the concept of the innate nature [fitra] as a fundamental and 
existential compass ingrained in the core of human existence. It is presented as 
a prior covenant that forms the stable foundation for both religion and ethics, one 
that remains unchanged despite the passage of time. The discussion then moves 
to the concept of caliphate, viewing it as the ultimate purpose and cosmic role of 
humanity. This purpose transcends legal frameworks to include both “ontological 
guardianship” and the task of cultivating the earth.
It further addresses the issue of predestination and free will by proposing the theory 
of “the middle path”, which upholds human responsibility while acknowledging 
Allah’s absolute sovereignty. In this view, divine commandments are seen as a 
form of honor and existential training, helping individuals shape themselves through 
“tests” and the laws of history. 
It also establishes a complementary relationship between “reason” as an internal 
proof and “revelation” as an external proof, rejecting false dichotomies between 
science and religion. In its conclusion, the paper offers a comprehensive critique of 
the Western human rights system based on “humanism” and individualism, revealing 
the philosophical shortcomings of these foundations in comparison to the concept 
of “dignity” as presented in the Qur’an, both in its intrinsic and acquired forms.
Finally, the research closes the existential circle with the concept of the “arc of 
ascension,” where humans strive towards the absolute through transformative 
actions. The ultimate goal is the meeting with Allah, Almighty, and true servitude is 
seen as the path to liberation from the bondage of materialism.

Abstract

Keywords:  Arc of Descent and Ascent, Innate Nature (Fitrah) and Covenant, 
Caliphate, The Middle Path, Manifestation of Actions, Reason and Revelation, Philosophy 
of Test (Ibtela), Philosophy of History.

1 - Egyptian researcher in Islamic studies, a student at the religious seminary [hawza] in Lebanon.

Man in the Qur’an: from Servitude to Caliphate
Foundational study in Islamic anthropology



141 10

مة مقدِّ

تشهد الإنسانيَّة في العصر الحديث أزمة وجوديَّة ومعرفيَّة، تتمثَّل في ضياع »تعريف الإنسان« 

ا  وس��ط ركام المذاه��ب الماديَّة والمدارس الوضعيَّ��ة التي اختزلت هذا الموج��ود المركَّب؛ إمَّ

ا في بعُده الاقتصادي، ما أنتج ظواهر »التش��يُّؤ« و»الاغتراب« وفقدان  في بعُ��ده البيولوجي وإمَّ

المعنى. هذا في حين لم يعد الس��ؤال عن “ماهيَّة الإنس��ان” ترفاً فلس��فيًّا، بل هو نقطة الارتكاز 

التي ت��دور حولها كلّ المنظومات الحقوقيَّة والسياس��يَّة والاجتماعيَّة؛ فم��ن دون تحديد “من 

هو الإنس��ان” و“من أين جاء” و“إلى أين يس�ير”، تس��تحيل صياغة أيّ نظام ع��ادل لحقوقه أو 

واجباته، يقول )الس��يد محمد باقر الصدر(: ».. حينما عجزت الماديَّة عن فهم الإنسانيَّة في كلّ 

أبعادها، وعن التغلغل في أعماقها الفكريَّة والروحيَّة، عجزت بالتالي عن حلِّ مشكلة الإنسان، 

أو المشكلة الاجتماعيَّة«))).

م مدرسة أهل البيت ، اس��تنادًا إلى النصّ القرآني والسُنَّة المعصومة،  في هذا الس��ياق، تقدِّ

وتراثها في الفلس��فة والأخلاق، رؤية كونيَّة ش��املة تتجاوز الثنائيَّات الغربيَّة المتصارعة )الروح/

الجسد، الفرد/المجتمع، الدنيا/الآخرة(، وتسعى هذه الدراسة إلى تقديم تصوّرٍ تأصيلي عن البنية 

المتكاملة للإنس��ان في القرآن، متتبِّعةً مس��اره الوجودي في قوس�ني: “قوس النزول” من المبدأ 

الأعلى، و“قوس الصعود” عبر الكدح والابتلاء نحو الكمال المطلق.

وتعتمد هذه الدراسة منهجيَّة تحليليَّة تركيبيَّة، تستفيد من الأطروحات الفكريَّة لأعلام مدرسة 

مذهب أهل البيت ، لتفكيك المفهوم الغربي للإنسان وحقوقه، وإعادة بناء مفهوم “الكرامة” 

و“الاستخلاف” بناءً على جدليَّة “العبوديَّة لله” التي تفضي إلى “السيادة على الكون”.

1 - محمد باقر الصدر: فلسفتنا، ص ٣٨.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



142

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

: الأنطولوجيا الإنسانيَّة ومسار الخَلق )قوس النزول( أوًَّال

لفهم حقيقة الإنس��ان، لا بدَّ من الع��ودة إلى »لحظة التكوين« الأوُلى، لي��س باعتبارها حدثاً 

د »بنية« الإنسان. وهنا، يطرح القرآن الكريم  تاريخيًّا في الماضي بل حقيقة وجوديَّة مستمرَّة تحدِّ

ة الخَلق في سياق يربط بين “المادَّة المهَينة” و»النفخة الإلهيَّة القدسيَّة«، ما يضع الإنسان في  قصَّ

موقع »البرزخيَّة« بين العوالم.

1 - ثنائيَّة القبضة والنفخة: التركيب الوجودي

يتميز الخلق الإنس��اني في القرآن الكريم بتركيب يجم��ع بين نقيضين وجوديين: أدنى مراتب 

الوجود المادي )الطين(، وأعلى مراتب الوجود المجرد )نفخة الروح(؛ حيث يرى الشيخ )محمد 

تقي مصباح اليزدي( أن هذا التركيب ليس مجرد »جمع عددي« أو »تجاور« بين جسد وروح، بل 

هو »اتحاد وجودي« ينتج عنه كائن جديد يمتلك القابليَّة للحركة في الاتجاهين))).

أ. البعد الطيني )الناسوتي(: الامتداد في الطبيعة

يؤكِّد القرآن الكريم في أكثر من موضع على ماهيَّة المادَّة الأوَّليَّة لخلق الإنس��ان: ﴿إنِِّي خَالقٌِ 

َإٍ مَسْ��نُونٍ﴾ ]الحجر: ٢٦[، ﴿مِنْ ترَُابٍ﴾  ا مِنْ طِيٍن﴾ ]ص: ٧١[، ﴿مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَم ً بَ�شَ�َر
]الروم: ٢٠[، وهذا التأكيد يحمل عددًا من الدلالات الجوهريَّة:

دلالة المادة: يرى )العلامة الطباطبائي( في »الميزان« أنَّ التأكيد على »الأرضيَّة« ��

يشير إلى ارتباط الإنسان بقوانين المادَّة )الحركة، والزمان، والمكان، والتدرُّج، 

والحاجة(. وعليه يكون الإنسان “ابن الأرض” حامًال في تكوينه غرائز البقاء، 

يَّة. وعلى هذا الأساس يكون هذا البُعد  ة الحسِّ وحبّ التملكّ، والنزوع نحو اللذَّ

هو “المرَكَب” الذي تمتطيه الروح لتخوض تجربة الابتلاء، وهذا في ذاته ليس 

شرًّا، ب��ل هو “شرط إم��كان” التكليف؛ لأنَّه لولا الش��هوة والغضب والحاجة 

ة أو الجهاد))). الماديَّة لما كان هناك معنىً للصبر أو العفَّ

1 - محمد تقي مصباح اليزدي: معرفة الإنسان، ص ٤٦.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ١٥٤ )في تفسير سورة الحجر، آية ٢٨(.



143 10

التدرُّج في الخَلق: يشير القرآن إلى مراحل تطوُّر الجسد المادِّي للإنسان )نطفة، ��

علقة، مضغة...(. يعكس هذا التدرّج سُ��نَّة الله في الع��الم المادِّي، فيؤكِّد أنَّ 

الإنسان يخضع لسُنن »الحركة الجوهريَّة«؛ حيث يتحرَّك وجوده من القوَّة إلى 

الفعل، ومن النقص إلى الكمال المادِّي، استعدادًا لاستقبال الفيض الروحي))).

: »ثمَُّ  يصف أمير المؤمنين )عليه السلام( في نهج البلاغة جمْع الأضداد في طينة الإنسان قائًال

طهََا  ءِ حَتَّى خَلصََتْ، وََال رَضِْ وَسَهْلِهَا، وَعَذْبِهَا وَسَبَخِهَا، ترُْبةًَ سَنَّهَا بِالَام جَمَعَ سُبْحَانهَُ مِنْ حَزنِْ اْأل

شَْ��بَاهِ المُْؤتْلَفَِةِ،  لَوَْانِ المُْخْتلَِفَةِ، وَاْأل بِالبَْلَّةِ حَتَّى لزََبَ��تْ.. نفََخَ فِيهَا مِنْ رُوحِهِ.. مَعْجُونةًَ بِطِينَةِ اْأل

طِ المُْتبَاَيِنَةِ«)))، والذي يش�ير فيه أيضً��ا إلى أنَّ التنوّع في الطبائع  خََْال ضَْ��دَادِ المُْتعََادِيَّة، وَاْأل وَاْأل

ة( هو انعكاس لأصل التكوين والمادَّة الأرضيَّة. البشريَّة )اللين والشدَّ

ب. البُعد الروحي )اللاهوتي(: النفخة الإلهيَّة

لا يشكِّل البُعد المادِّي، رغم ضرورته، إلا الشطر الأوَّل من المعادلة الإنسانيَّة، فبمجرَّد اكتماله 

رة يبلغ الوجود المادِّي للإنس��ان مرتبة من  يتهيَّ��أ المسرح للتدخُّل الغَيب��ي؛ حيث في لحظة مقدَّ

 ُ يْتُهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَه التس��وية، يصبح قابًال للتدخُّل الغَيبي المباشر: ﴿فَإذَِا سَوَّ

سَاجِدِينَ﴾ ]الحجر: ٢٩[، وهذا التحوُّل يكشف عن مبدأين أساسين ضروريَّْني لتعريف ماهيَّة 
الإنسان، وهما:

الإضافة التشريفيَّة: حيث يؤكِّد الشيخ )مصباح اليزدي( و)العلامة الطباطبائي( ��

أنَّ إضافة الروح إلى الله )روحي( هي »إضافة تشريفيَّة« لبيان شرف المنسوب)))، 

وليس��ت إضافة »تبعيضيَّة« –تعالى الله عن التجزُّء–. إذًا، هذه الروح هي “أمرٌ 

مْ��رِ رَب﴾ ]الإسراء: ٨٥[، وه��ي تمثِّل الجانب 
َ
وحُ مِنْ أ ملكوتي” ﴿قُ��لِ الرُّ

المجرَّد، المتعالي، والواعي في الإنسان.

جسمانيَّة حدوث الروح وروحانيَّة بقائها: وفقًا لمدرسة الحكمة المتعالية التي ��

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٥، ص ٢٠ )في تفسير سورة المؤمنون، آية ١٤(.
2 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، ص ٤٣، خطبة ١.

3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ١٥٥.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



144

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يتبنَّاها عدد من أعلام مدرسة أهل البيت، فإنَّ الروح الإنسانيَّة ليست كائنًا هبط 

من الأعلى وسكن الجس��د )كما في الأفلاطونيَّة(، بل هي »ثمرة« حركة المادَّة 

في أرقى صورها، ومن ثمََّ تس��امت وتجرَّدت لتصبح روحً��ا)))، وهذا يعني أنَّ 

العلاقة بين الروح والجسد هي علاقة »تكامل« لا علاقة »صراع ثنوي« كما في 

الفلسفات الغنوصيَّة أو المس��يحيَّة المحرَّفة، أي إنَّ الجسد هو “مهد” الروح، 

والروح هي »غاية« الجسد.

المس��اواة بين بني الإنسان: ومن مقتضيات كون الروح »أمراً ملكوتيًّا« مجردًّا، ��

أنَّه��ا تتج��اوز التصنيفات البيولوجيَّة م��ن ذكورة وأنوثة؛ فالق��رآن الكريم حين 

ه إلى هذه  ث عن مقامات القرب والولاية، فإنَّه يتوجَّ يخاطب الإنس��ان أو يتحدَّ

»الحقيق��ة الروحيَّة« التي لا جنس لها، وعلى هذا، ف��إن الفوارق التشريعيَّة أو 

الوظيفيَّة في عالم الم��ادَّة )الدنيا( هي تنظيمات تخصّ “المركَب” )الجس��د( 

ومتطلِّبات التناسل وإعمار الأرض، ولا تمسّ جوهر “الراكب” )الروح()))؛ إذ 

إنَّ قابليَّة الترقِّي في قوس الصعود وتحقيق مقام الخلافة الإلهيَّة متاحة بالتساوي 

ا مِنْ  للرجل والمرأة على حدّ سواء)))، مصداقاً لقوله -تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحً

نْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْييِنََّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾ ]النحل: ٩٧[.
ُ
وْ أ

َ
ذَكَرٍ أ

2 - الفطرة: الميثاق والبوصلة الوجوديَّة

ينِ حَنيِفًا  قمِْ وجَْهَكَ للِِدّ
َ
تحتلُّ نظريَّة »الفطرة« موقع القلب في الأنثروبولوجيا الإس�الميَّة: ﴿فَأ

ِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ ]الروم: ٣٠[. والفطرة هنا ليست مجرَّد “غريزة” بيولوجيَّة، بل  فطِْرَتَ الَلّه
مات: هي “نحت وجودي” في بنية الوعي الإنساني، ولتوضيح ذلك يجب التأسيس لعدد من المقدِّ

1 - صدر الدين محمد الشيرازي )ملا صدرا(: الحكمة المتعاليَّة في الأسفار العقليَّة الأربعة، ج ٨، ص ٣٤٧، 
السفر الرابع، الباب الرابع.

2 - عبد الله الجوادي الآملي: المرأة في مرآة الجلال والجمال، ص ٨٤.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ٣٤١.



145 10

أ. عالم الذرّ والميثاق الأوَّل

و مدرسة أهل البيت ، وعلى رأس��هم )العلامة الطباطبائي(، مفهوم الفطرة بآية  يربط مفِّرس

لسَْ��تُ 
َ
نْفُسِ��هِمْ أ

َ
َىَل أ شْ��هَدَهُمْ ع

َ
يَّتَهُمْ وَأ خَذَ رَبُّكَ مِنْ بنَِي آدَمَ مِنْ ظُهُورهِِمْ ذُرِّ

َ
الميثاق: ﴿وَإِذْ أ

ِّكُمْ قَالوُا بلَ﴾ ]الأعراف: ١٧٢[. برَِب
العلم الحضوري: يرى )العلامة الطباطبائي( و)الشيخ جوادي الآملي( أنَّ هذا ��

“الإش��هاد” لم يكن حوارًا لفظيًّ��ا في زمن تاريخي، بل ه��و »حقيقة وجوديَّة« 

مغروس��ة في عمق الكينونة الإنس��انيَّة، بمعنى أنَّ كل إنس��ان، في قرارة نفسه، 

يمتلك »علًام حضوريًّا« بفق��رهِ إلى الله وبربوبيَّة الخالق))). بيد أنَّ هذا العلم، 

وإن غطَّاه غبار الغفل��ة والانغماس في المادَّة، فإنَّه لا يزول أبدًا، وهو ما يفِّرس 

لجوء الإنس��ان إلى “القوَّة المطلقة” عند انقطاع الأسباب المادِّيَّة )في حالات 

الغرق أو الخطر الداهم(.

ِ﴾ ]الروم: ��
لَْقِ الَلّه ثبات الفطرة: اس��تنادًا إلى قوله -تعالى-: ﴿لَا تَبْدِي��لَ لِخ

٣٠[. أي إنَّ الفط��رة ثابتة ومش�رتكة بين جميع البشر، وهي الأس��اس الذي 

يبُنى عليه الدين “عَالمَيَّته”، بمعنى أنَّ الدين ليس ثقافة مكتس��بة تتغَّري بتغّري 

الزمان، ب��ل هو “تذكير” بما هو مجبولٌ في الفط��رة، وأنَّ وظيفة الأنبياء هي 

“إثارة دفائن العقول” وتذكير الإنس��ان بميثاق��ه المنَسي، لا تلقينه معلومات 

غريبة عن تكوينه))).

: »فبََعَثَ فِيهِمْ رسُُلهَُ، وَوَاترََ إِليَْهِمْ  ومصداق ذلك ما قرَّره الإمام علي j في فلسفة البعثة قائًال

وا عَليَْهِمْ بِالتَّبْلِيغِ، وَيثُِيروُا لهَُمْ  َّ نعِْمَتِهِ، وَيحَْتجَُّ أنَبِْياَءَهُ، ليَِسْتأَدُْوهُمْ مِيثاَقَ فِطرْتَهِِ، وَيذَُكِّرُوهُمْ مَنِْيس

دَفاَئِ��نَ العُْقُولِ«)))، أي إنَّ المعرفة كامنة في »دفينة« العقل، والوحي هو اليد التي تس��تخرج هذا 

الكنز.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٨، ص ٣٠٧ )في تفسير سورة الأعراف، آية ١٧٢(.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٦، ص ١٧٩ )في تفسير سورة الروم، آية ٣٠(.

3 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، ص ٤٣، خطبة ١.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



146

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ب. الفطرة وتوجيه السلوك )الحبّ والكره(

لا تقتصر الفطرة على المعرفة النظريَّة بوجود الله، بل تشمل »النزوع العملي«، على سبيل المثال 

يرى )الش��يخ مصباح اليزدي( أنَّ حُبَّ “الكمال المطلق”، و“الجمال”، و“الخلود”، و“القدرة”، 

هو نزوع فطري في كل إنسان، ولأنَّ الإنسان يطلب غير المتناهي، ولأنَّ العالم المادّي متناهٍ، فإنَّ 

“قلق” الإنسان لا يهدأ إلا بالاتصال بالمطلق )الله())).

الجانب العملي الآخر للفطرة هي اعتبارها “جذر الأخلاق”؛ فالفطرة هي التي تمنح الإنس��ان 

القدرة على التمييز الأوّلي بين “الحُس��ن” و”القبح” )كالصدق والكذب، العدل والظلم(، وهذا 

ة” قائمة  الإدراك الفط��ري ه��و القاعدة التي يبني عليه��ا الشرع تفاصيله، وهو ما يجع��ل “الحجَّ

على الإنس��ان حتى قبل وصول تفاصيل الشريعة، يقول )العلامة الطباطبائي(: »وقوله: )فألهمها 

فجوره��ا وتقواها( الإلهام إلقاء الشيء في ال��روْع... والمعنى: عرفّها وأفهمها ما هو الفجور وما 

ه��ي التقوى... والآية تنص على أن كًال من الفجور والتقوى أمر معروف للإنس��ان بإلهامٍ إلهي، 

يميّز أحدهما من الآخر«))).

3 - قوس النزول: فلسفة الهبوط إلى الأرض

في الرؤية الفلس��فيَّة والخُلقُيَّة لمدرس��ة أهل البيت ، تفَُّرس رحلة الإنسان من خلال ضرب 

مَثلَ اصطلاحي: “قوسي النزول والصعود”، وهذان الاصطلاحان يعنيان الآتي:

التنزُّل الوجودي: يبدأ الوجود من المبدأ الأول )الله -تعالى-(، فيتجَّىل في مراتب ��

“العقول” و“النفوس” وصوًال إلى “عالم الطبيعة” )عالم الملُك(، ليكون الإنسان 

في قوس النزول هو “خلاصة” كلّ هذه العوالم، بحيث “يتنزَّل” الإنس��ان من عالم 

القرب والوحدة إلى عالم البُعد والكثرة )الدنيا())).

الهدف من الهبوط: لم يكن تنزُّل الإنسان عقوبةً )كما هو مبدأ الخطيئة الأصليَّة في ��

1 - محمد تقي مصباح اليزدي: معرفة الإنسان، ص ٣٧.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٢٠، ص ٢٩٧.

3 - محمد حسين الطباطبائي: نهايَّة الحكمة، المرحلة الثانيَّة عشرة، الفصل الثامن عشر، ص ٣٣١.



147 10

المسيحيَّة(، بل كان »ضرورة تكامليَّة«، يقول )العلامة الطباطبائي(: »لولا الهبوط 

لما أمكن للإنس��ان أن يبلغ كمال��ه الخاصّ«)))؛ فالكمالات الإنس��انيَّة )كالصبر، 

والتضحي��ة، والإيثار، والولاية( لا تتحقَّق إلا في ع��الم التزاحم والمادَّة، والهبوط 

ه��و انتقال من »الجنَّة البرزخيَّة« )جنَّة الاس��تعداد( إلى “الأرض” )ميدان الفعل(، 

ليعود الإنسان بعدها إلى “جنَّة الخلد” )جنَّة الفعل والتحقُّق( عبر قوس الصعود))).

ثانيًا: الاستخلاف.. الوظيفة الكونيَّة للإنسان

م من بيانِ كيفيَّة الهبوط إلى عالم المادَّة، تتَّضح الضرورة الغائيَّة لهذا الوجود؛  على ضوء ما تقدَّ

ة كبرى، فإذا كان الخلق والفط��رة يمثِّلان »بنية«  م��ة لمهَمَّ فالهب��وط لي��س حدثاً عبثيًّا بل هو مقدِّ

الإنسان، فإنَّ الاستخلاف يمثِّل “الوظيفة” والغاية؛ ويقرِّر القرآن الكريم المشروع الإلهي للإنسان 

رْضِ خَليِفَةً﴾ ]البقرة: ٣٠[، ومن خلال 
َ في النش��أة الأولى في قوله -تعالى-: ﴿إنِِّي جَاعِلٌ فِي الْأ

ة حقائق: تتبُّع أبعاد هذه “الخلافة” في القرآن نجد لها عدَّ

1 - حقيقة الخلافة الإلهيَّة: النيابة عن المطلق

مة الطباطبائي( في »الميزان« معنى »الخليفة« مبتدئاً بإعلان رفضه التفس�يرات  يناق��ش )العَّال

التي تحصرها في »خلافة البشر لبعضهم بعضًا« أو »خلافة الجنّ«؛ حيث يرى أنَّ السياق القرآني 

)تعليم الأس�امء، س��جود الملائكة( يؤكِّد أنَّ المقصود هو »خلافة الله في أرضه«)))، مستندًا في 

ذلك إلى عدّة قرائن تؤكِّد هذا المنحى، أبرزها:

مظهريَّ��ة الأس�امء والصف��ات: أي أنَّه لكي يكون الإنس��ان خليفة لل��ه، يجب أن ��

يمتلك »س��نخيَّة« )تجانسً��ا( مع المسُ��تخلِف. فإذا أثبتنا أنَّ الله “ع��الم، وقادر، 

وحيّ، ومريد، ومتكلِّم”، لزم القول إنَّه قد أودع في الإنس��ان نماذج رقيقة من هذه 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص ١٣٣.

2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص ١٤٢.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ١٦٤ )في تفسير سورة الجاثية، آية ١٣(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



148

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الصفات. وبالتالي، تعني الخلافة أن يسعى الإنسان ليكون »مظهراً« لصفات الله 

، كلمّا اقترب من تحقيق  في الكون، فكلمّا ازداد الإنسان علًام وقدرة ورحمة وعدًال

مق��ام الخلافة، يقول )العلامة الطباطبائي(: »والخلافة هي قيام شيء مقام آخر... 

ًال بصفاته -تعالى-، منعوتاً بنعوته، إلا ما  والخليفة منه -تعالى- لا بدَّ أن يكون متجمِّ

ى بالإنسان، فكان الإنسان هو المخلوق  استأثر به لنفسه... وهذا الوجود هو المسُمَّ

لأجل الخلافة«))).

الخلافة التكوينيَّة والتشريعيَّة:��

رَ لَكُ��مْ مَا فِي ◌◌ التكوينيَّ��ة: هي تس��خير الكون للإنس��ان ﴿وَسَ��خَّ

رْضِ﴾ ]الجاثيَّة: ١٣[، أي أنَّ الإنسان، بعقله 
َ ��مَاوَاتِ وَمَا فِي الْأ السَّ

وروحه، يمتل��ك القدرة على التصرُّف في المادَّة وكش��ف قوانينها، 

ة” لكلِّ البشر))). وهذه “كرامة عامَّ

السياسيَّة-التشريعيَّة: هي إدارة المجتمع البشري وفق “إرادة الله”، ◌◌

وهن��ا يبرز دور الأنبياء والأئمَّة  بوصفه��م “خلفاء لله” بالمعنى 

الأت��مّ؛ حيث يجمعون بين المعرفة بالل��ه )الولاية المعنويَّة( وإدارة 

شؤون الخلق )الولاية السياسيَّة())).

وتأسيسً��ا على هذه الكرامة التكوينيَّة والتس��خير الإلهي، ينبثق مبدأ “إعمار الأرض” باعتباره 

رْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ  ْأَ
كُمْ مِنَ ال

َ
نشَْ��أ

َ
ركيزة أساس لمفهوم الاس��تخلاف)))؛ فقوله -تعالى-: ﴿هُوَ أ

فيِهَا﴾ ]هود: ٦١[، ينقل العلاقة مع المادَّة من “الزهد الس��لبي” إلى “الفعل الحضاري”، وعلى 
ذلك، فإنَّ الس��عي في كش��ف قوانين الفيزياء، وتطوير الطب، وبناء العمران، ليس نشاطاً دنيويًّا 

منفصًال عن الدين، بل هو مصداق لـ »العبادة الاس��تخلافيَّة«؛ فالإنسان الخليفة هو الذي يحوِّل 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص ١١٥.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ١٦٤.

3 - روح الله الخميني: الحكومة الإسلاميَّة، ص ٥٣.
4 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٠، ص ٣٠٨ )في تفسير سورة هود، آية ٦١(.



149 10

“المادة الخام” في الطبيعة إلى “قيم��ة مضافة” تخدم العدالة والرفاه البشري. وبناءً عليه، يصبح 

التخلُّ��ف العلمي والحضاري نوعً��ا من “التقصير” في أداء حقّ الخلاف��ة، وتضييعًا للأمانة التي 

تقتضي إدارة الموارد الكونيَّة بكفاءة وعدالة.

2 - تعليم الأسماء: سّر الأهليَّة

الحقيق��ة الثاني��ة في خلافة الإنس��ان هو م��ا يجعله أهًال لحم��ل الأمانة، وقدرت��ه، دون باقي 

ئكَِةِ﴾ ]البقرة:  َىَل المَْلَا هََّا ثُمَّ عَرَضَهُمْ ع سْمَاءَ كُل
َ الموجودات، على تعلُّم الأسماء: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأ

٣١[، ويرفض )العلامة الطباطبائي( و)الش��يخ مصباح اليزدي( أن تكون الأس�امء مجرَّد “ألفاظ 

لغويَّة« )أي أس�امء لأشياء: هذا جبل، هذا نهر(؛ لأنَّه لو كان الأمر كذلك لكانت الملائكة قادرة 

على تعلمّها بس��هولة، ولكن المقصود بالأس�امء هن��ا هو »حقائق الوجود« و»بواطن الأش��ياء« 

و»السُنَن الكونيَّة«، أي »العلم الحضوري« بحقائق الكون، والعلم بماهيَّة الخير والشر، ومقامات 

الغَيب والشهادة، والملائكة موجودات فاقدة للأهليَّة لحمل هذه الأمانة، فهي كائنات »مخلوقة« 

ُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾ ]الصافات: ١٦٤[. ليس لديهم القابليَّة للنموّ غير  دة ﴿وَمَا مِنَّا إلَِّا لَه لوظائف محدَّ

ا الإنسان، بتركيبته البرزخيَّة )روح/طين(، فهو قادر على  المتناهي أو اس��تيعاب التناقضات))). أمَّ

استيعاب “الأسماء كلهّا” )أسماء الجمال والجلال، اللطف والقهر(. هذا »السعة الوجوديَّة« هي 

لت آدم للخلافة وجعلت الملائكة تسجد له)))، يقول )العّالمة الطباطبائي(: »فحمل الأمانة  التي أهَّ

هو التلبس بالولايَّة الإلهيَّة... وإن شئت فقل: هو التلبس بالكمال الحاصل من جهة العقائد الحقّة 

والعمل الصالح، وسلوك طريق الكمال للارتقاء من حضيض المادة إلى ذروة الإخلاص«))).

3 - سجود الملائكة: خضوع القوى الكونيَّة

بعد التس��وية ونفخ الروح، فإنَّ أمر الله الملائكة بالس��جود لآدم هو إعلان دس��توري كوني، 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص.ص. ١١٥-١١٨.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: معارف القرآن، ص ١٦٤. )٤-٥: المبحث الأنطلوجي، الإنسان في القرآن(.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٦، ص ٣٤٩ )في تفسير سورة الأحزاب، آية ٧٢(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



150

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يرتكز إلى حقيقة أنَّ الملائكة باعتب��ار تعريفهم في الرؤية القرآنيَّة بأنَّهم »المدبِّرات أمراً« )القوى 

رة للإنسان  الموكلة بتنفيذ القوانين الكونيَّة(، فإنَّ س��جودهم للإنسان يعني أنَّ “قوى الكون مسخَّ

الكامل”)))، وهذا المفهوم يفتح الباب لما يعرف في مدرس��ة أه��ل البيت بـ »الولاية التكوينيَّة«، 

ة، الذي تصبح مشيئته  وضرورة وجود الإنسان الكامل )المعصوم(، الذي تحقَّق بعبوديَّة الله التامَّ

فانية في مش��يئة الله، فتطيعه الأش��ياء بإذن الله، ومن هنا تثبت إمكانيَّ��ة تحقّق معجزات الأنبياء 

وكرامات الأولياء بما هي مصاديق لهذا “النفوذ” الذي منحه الله لخليفته في الأرض.

وعلى هذا، تتجاوز قضيَّة الاستخلاف البُعد التشريعي لتلامس »الضرورة الكونيَّة«. وبناءً على 

قاع��دة “إمكان الأشرف”، وبما أنَّ الفيض الإله��ي ينزل من العليِّ الأعلى إلى الأدنى، فلا بدَّ من 

ة لتلقِّي المدد الإلهي وتوزيعه على سائر المخلوقات.  وجود “واسطة فيض” تمتلك القابليَّة التامَّ

ومن هنا، يقرِّر فلاسفة مدرسة أهل البيت  أنَّ “الإنسان الكامل” هو روح الوجود، الذي لولاه 

لساخت الأرض بأهلها؛ إذ لا يمكن للمادَّة الكثيفة أن ترتبط بالمجرَّد المحض )الذات الإلهيَّة( إلا 

« يجمع بين العالمين. وبناءً عليه، يصبح وجود “الحُجة” في كل زمان ليس ترفاً  ع�رب »برزخ كِّيل

دينيًّا، بل هو “العمود الفقري” الذي يحفظ نظام الوجود من الانهيار، مصداقاً للحديث الشريف: 

ءُ«))). وما رُوِيَ عن الإمام الصادق  قوله:  �َا�مَ »بِيُمنِهِ رُزِقَ الوَرَى، وَبِوُجُودِهِ ثبََتتَِ الأرَضُ وَالسَّ

رتَِ  ح العلَّة الكونيَّة لذلك: »بِنَا أْمثَ ِ إِمَامٍ لسََاخَتْ«)))، وفي رواية أخرى يوضِّ رَضُْ بِغَْري »لوَْ بقَِيَتِ اْأل

ءِ«)))، ما يثبت أن الاستخلاف ليس  َامَّ نَهَْارُ، وَبِنَا ينَْزلُِ غَيْثُ الس رُ، وَجَرتَِ اْأل شَْجَارُ، وَأيَنَْعَتِ الثَامِّ اْأل

مجرد منصب تشريعي، بل هو وساطة فيضيَّة ضروريَّة لاستمرار الحياة الماديَّة نفسها.

ثالثًا: جدليَّة الحريَّة والمسؤوليَّة )التكليف والابتلاء(

ولم��ا كان مقام الخلافة يقت�يض الفعل والتأثير، فإنَّ ذلك يس��تلزم بالضرورة توفّ��ر شرطي الإرادة 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 1، ص ١٢١ )في تفسير سورة البقرة، آية ٣٤(.
2 - محمد باقر المجلسي: زاد المعاد )مفتاح الجنان(، ص ٥٦٨، في ‘دعاء العديلة‹.

3 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٧٩، كتاب الحجة، باب “أن الأرض لا تخلو من حجة”، ح ١٠.

4 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٤٤، كتاب الحجة، باب »نوادر في باب الهداية«، ح ١.



151 10

والقدرة، وهو ما يفتح الباب أمام إشكاليَّة العلاقة بين الفعل الإنساني والمشيئة الإلهيَّة، وهي المفارقة 

الفلسفيَّة التي تقول: كيف يتحوَّل هذا الكائن »الخليفة« من الإمكان إلى الفعل؟ وكيف يتسق »القضاء 

الإلهي« مع »حُريَّة الإنسان«؟ وهنا تدخل مدرسة أهل البيت  في أدقّ تفاصيل علم الكلام والفلسفة 

ة مفاهيم: عبر نظريَّة »الأمر بين الأمرين« لتوضيح هذا الالتباس من خلال التأس��يس لعدَّ

1 - الحُريَّة: الأمر بين الأمرين

تعتبر قضيَّة الجبر والتفويض من أعقد القضايا الفكريَّة التي لها تبعات سياسيَّة واجتماعيَّة 

فارقة على طول التاريخ الإس�المي، وفي هذه المس��ألة ترفض مدرسة أهل البيت  كًّال من 

القوْل بـ:

أ الجبر )الأشاعرة(: الذي يسلب الإنسان إرادته وينسب الفعل لله وحده، ما يجعل 	.

. التكليف والثواب والعقاب عبثاً وظلًام

ب التفويض )المعتزلة(: الذي يغلّ يد الله عن خلقه، ويعتبر الإنس��ان خالقًا مستقًّال 	.

لأفعاله، ما ينافي التوحيد الأفعالي.

ين المتطرِّفين، تقدّم مدرسة أهل البيت  نظريَّة “الأمر بين الأمرين”،  في مقابل هذين الحدَّ

فع��ن الإمام الصادق j قال: »الله -تبارك وتع��الى- أكرم من أن يكلِّف الناس ما لا يطيقون ]رد 

على الجبر[، والله أعزّ من أن يكون في س��لطانه ما لا يريد ]رد على التفويض[«)))، أي إنَّ الفعل 

” في طول بعضهما لا في عرض بعضهما)))، وهما: الإنساني ينُسب إلى “فاعلْني

الإنسان الذي يمتلك الإرادة والاختيار المباشر للفعل.��

الله يمتلك “القدرة” و“الوجود” وهو -تعالى- يمنحه للإنس��ان في كل لحظة ��

بإيجاد مستمر وتجدد دائم )تجدد الأمثال())).

1 - محمد بن علي الصدوق: التوحيد، ص ٣٦١، باب ‘نفي الجبر والتفويض’، ح ٧.
2 - محمد حسين الطباطبائي: نهايَّة الحكمة، المرحلة الثانيَّة عشرة، الفصل الرابع عشر، ص ٣٢٣.

3 - صدر الدين محمد الشيرازي )ملا صدرا(: الحكمة المتعاليَّة في الأسفار العقليَّة الأربعة، ، ج ٣، ص ١٠٩، 
السفر الأول، المسلك الثالث، المرحلة الثانية، الفصل السادس عشر.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



152

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

مثال ذلك: الكاتب يكتب بالقلم. وهنا: الكتابة فعل القلم )مباشرة( وفعل الكاتب )تسبيبًا(، أي 

إن الإنس��ان يختار، ولكنَّ “القدرة” على الاختيار و”الوجود” أثناء الفعل هو إمداد إلهي مستمرّ، 

أي إنَّ الإنسان حُرّ، لكنَّه “حُرّ بالله”، وهو مختار، لكنَّه “مختار بحول الله”. وهذا يحفظ للإنسان 

مس��ؤوليَّته الكاملة )لأنَّه هو المرُيد(، ويحفظ لله س��لطانه المطلق )لأنَّه هو -تعالى- الممُِدّ(. أو 

كما يوضّح ذلك الإمام الصادق j فيما ينُس��ب له م��ن كلام مع بعض أصحابه، قال: »لا جبر 

ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين، قال: قلتُ: وما أمر بين أمرين؟ قال: مَثلَُ ذلك رجلٌ رأيته على 

معصية فنهيتهَ، فلم ينتهَِ، فتركتهَ، ففعل تلك المعصية، فليس حيث لم يقبل منك فتركتهَ كنتَ أنتَ 

ال��ذي أمرتهَ بالمعصيَّة«)))، أو كما في الحدي��ث القدسي المروي عن الإمام الصادق j قال: 

َشِ��يئتَِي كُنْتَ أنَتَْ الَّذِي تشََ��اءُ لنَِفْسِكَ مَا تشََاءُ، وَبِقُوِيتَّ  -: ياَ ابنَْ آدَمَ ِمب »قاَلَ: قاَلَ اللَّهُ -عَزَّ وَجَلَّ

، وَبِنِعْمَتِي قوَِيتَ عََىل مَعْصِيَتِي؛ جَعَلتْكَُ سَمِيعًا بصَِيراً قوياً...« ))). ََّيل فرَاَئِيض أدََّيتَْ إ

2 - التكليف: تشريف لا تضييق

ا في  في الرؤية الغربيَّة، ينُظر إلى »القانون« أو »التكليف« غالبًا على أنَّه قيد الحُريَّة الفرديَّة، أمَّ

: الرؤية القرآنيَّة، فإنَّ التكليف هو »تشريف« وشهادة بـ »رشد« الإنسان؛ وذلك لأنَّ

مناط التكليف: العقل والحُريَّة هما شرطا التكليف، والله -تعالى- لم يكلِّف الجبال ��

ولا البهائ��م بل كلفّ الإنس��ان؛ لأنَّه وهبه القدرة على “التم��ردّ” أو “الطاعة”، عن 

الصادق j: »لماّ خلق الله العقل... قال له: وعزَّتي وجلالي ما خلقت خلقًا هو 

أحبّ إلّي منك، ولا أكملتك إلا فيمن أحب، أما إِّين إيَّاك آمر، وإيَّاك أنهى، وإيَّاك 

أعاقب، وإيَّاك أثيب«))).

اله��دف من التكليف: التكالي��ف الشرعيَّة )صلاة، وصي��ام، وجهاد، ومعاملات( ��

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٦٠، كتاب ‘التوحيد’، باب ‘الجبر والقدر والأمر بين 
الأمرين’، ح ١٣.

2 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٥٢، كتاب ‘التوحيد’، باب ‘المشيئة والإرادة’، ح ٦.
3 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٠، كتاب ‘العقل والجهل’، ح ١.



153 10

ليس��ت “ضرائ��ب” يدفعها الإنس��ان لله، بل ه��ي »تمارين وجوديَّ��ة« تهدف إلى 

ترويض الجان��ب الطيني وتنمية الجانب الروح��ي، أي إنَّ التكليف هو “الحبل” 

ا  الذي يمس��ك به الإنس��ان ليصعد في قوس الصعود، عن الإمام ع�يّل j: »أمََّ

بعَْدُ، فإَِنَّ اللَّهَ سُ��بْحَانهَُ وَتعََاَىل خَلقََ الخَْلقَْ حِيَن خَلقََهُمْ غَنِيًّا عَنْ طاَعَتِهِمْ، آمِنًا مِنْ 

ُّهُ مَعْصِية مَنْ عَصَاهُ، وَلا تنَْفَعُهُ طاَعَةُ مَنْ أطَاَعَهُ«)))، ويقول  مَعْصِيَتِهِ��مْ، لأنََّهُ لا تُرض

)العلام��ة الطباطبائي(: »فالعبادة غرض الخلق، وك�امل العبادة -وهو الخلوص- 

غ��رض العبادة، والمعرفة -وهي الولاية- غ��رض الخلوص... وحقيقة العبادة هي 

التي تجعل العبد على صلة بمولاه، فيستمدّ منه الكمال«))).

3 - فلسفة الابتلاء والسُنن التاريخيَّة

َيَاةَ  ِي خَلَقَ المَْوتَْ وَالْح الابتلاء ه��و الآليَّة الديناميكيَّة التي تحرِّك التاريخ وحياة الف��رد، ﴿الَّذ

نْ يَقُولوُا آمَنَّا وَهُمْ لا 
َ
كُوا أ َ نْ يُتْر

َ
حَسِبَ النَّاسُ أ

َ
حْسَنُ عَمَل﴾ ]الملُك: ٢[ ﴿أ

َ
يُّكُمْ أ

َ
َبْلُوَكُمْ أ لِي

مة الطباطبائي(: »إنّ السُ��نّة الإلهيَّة هي أن لا يترك الناس  يُفْتَنُونَ﴾ ]العنكبوت: ٢[، يقول )العّال
وشأنهم فيدّعوا الإيمان لأنفسهم، ويقتصروا على مجردّ القول بل يمتحنوا ويبتلوا بالفتنة... ليتميَّز 

الصادق في إيمانه من الكاذب... وهذه الفتنة والامتحان سُ��نَّة جارية«))). وعليه، يصبح الابتلاء 

ة أسباب: من ذاتيَّات وجود الإنسان، وذلك لعدَّ

الابتلاء بوصفه صناعة للإنس��ان: يرى الش��يخ )مصباح الي��زدي( أنَّ الدنيا هي “دار ��

حركة”، والحركة تتطلَّب »مح��رِّكًا« و»مقاومة«، وأنَّ الابتلاءات )الخير والشر( هي 

المقاومة التي تصنع “عضلات” الروح، فلا يمكن تصوُّر “كمال” بدون “اختيار”، ولا 

“اختيار” دون “فتنة” وتمحيص، يقول: »بما أنّ كمال الإنسان هو كمال اختياري... 

1 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، ص ٣٠٣، الخطبة ١٩٣ )خطبة 
المتَّقين(.

2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ٣٨٢.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٦، ص ١٠٠ )في تفسير سورة العنكبوت، آية ٢(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



154

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

دة، والوس��ائل المتنوِّعة للعمل،  فلا بدّ من توفرّ الأرضيَّة المختلفة، والطرق المتعدِّ

وتوفّر الميول والدوافع المتضادّة، لكي يتحقّق الانتخاب والاختيار، ومن دون ذلك 

لا معنى للاختيار«))). على ذلك، فإنَّ الابتلاء هو الذي يخرج “مكنونات الصدور” 

ويحوِّل “الإيمان النظري” إلى “يقين شهودي”.

ج�امل الشّر: في كتابه »م��ا وراء الشّر«، يفكِّك الش��يخ )مصباح( معضلة الشرور ��

بالق��ول إنَّ الشرور )كالمرض، والكوارث، والظلم( هي أمور »نس��بيَّة« و»عدميَّة« 

)فق��دان للكمال())) ، وهي ضروريَّ��ة في النظام الكِّيل للعالم الم��ادّي)))؛ فتضادّ 

ة “النصر”،  الأش��ياء هو الذي يولِّد الحركة، وألم “الجه��اد” ضروري لتحصيل لذَّ

ومرارة “الصبر” ضروريَّة لحلاوة “المق��ام المحمود”، بالتالي تصبح الشرور هي 

“السلالم” التي يرتقي عليها الإنسان إذا أحسن التعامل معها.

السُنَن التاريخيَّة: ينتقل )السيد علي الخامنئي( و)السيد الصدر( بمفهوم الابتلاء ��

م��ن الفرد إلى “المجتمع”، من خلال القول إنَّ التاريخ تحكمه “سُ��نَن” صارمة 

هي:

نْفُسِهِمْ﴾ ◌◌
َ
وا مَا بأِ ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَيِّر سُ��نَّة التغيير: ﴿إنَِّ الَلّهَ لَا يُغَيِّر

]الرعد: ١١[، أي إنَّ التغيير الخارجي )الس��ياسي/الاجتماعي( هو 

مرآة للتغيير الداخلي )النفسي/العقدي/الإيماني/الثقافي())).

سُ��نَّة الاس��تدراج: أي إنَّ إمهال الظالمين ليس غفلة، بل هو قانون ◌◌

“الإملاء” ليزدادوا إثماً وتكتمل الحجة))).

1 - محمد تقي مصباح اليزدي: معرفة الإنسان، ص ١٥٦.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ج ٢، ص ٤١٦، الدرس التاسع والخمسون.

3 - محمد تقي مصباح اليزدي: دروس في العقيدة الإسلاميَّة، ج ٢، ص ١٦٠ )مبحث العدل الإلهي(.
4 - محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنيَّة )محاضرات في التفسير الموضوعي(، ص ١٢٥، محاضرة ‘سنن 

التاريخ في القرآن الكريم’.
5 - علي الخامنئي: سنن التاريخ في القرآن الكريم، ص ٧٣ )بتصرف في العنوان(، وانظر الأصل الروائي في: 

محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ٢، ص ٤٥٢، ح ١.



155 10

سُ��نَّة التداول والاستبدال: أي إنَّ الحضارات التي تتخَّىل عن قِيمَها ◌◌

)أو الجهاد في سبيل هذه القيم( تسقط حتًام وتسُتبدَل بغيرها))).

مات  وهذه السُ��نن تعطي للمؤمن »بصيرة تاريخيَّة« وتمكّنه من توقعّ المس��تقبل بناءً على مقدِّ

الحاضر.

الانتصار على الشيطان: وفي خضم هذا الصراع الوجودي لا يمكن إغفال دور ��

“القطب السالب” المتمثِّل في الشيطان؛ فالقرآن لا يطرح الشيطان باعتباره »إله 

الشّر« )كما في الثنويَّة المجوسيَّة(، بل يطرحه  »محكَّ اختبار« ضروريّ لتفعيل 

حُريَّة الإنسان، وتكمن خطورة هذا العدوّ في استراتيجيَّته القائمة على “التزيين” 

رْضِ﴾ ]الحجر: ٣٩[؛ أي التلاعب بمنظومة الإدراك لقلب 
َ َّ لهَُمْ فِي الْأ زَيِّنَن

ُ ﴿لَأ

م��ة الطباطبائي(:  الحقائق )تس��مية المعصية حُريَّ��ة، والظلم قوَّة(. يقول )العّال

»والتزيين هو تحس�ني صورة الشيء بحيث تميل إليه النفس وتنجذب نحوه... 

ا هي باستعمال ما  ونس��بة التزيين إليه ]إلى الشيطان[ بما أنَّه يغوي الإنسان، إَّمن

في الإنس��ان من الأدوات والقوى الباعثة إلى الشّر والفس��اد... فليس للشيطان 

ا  ا، ولا أن يتصرَّف في الكون بالإيجاد والإعدام، وإَّمن أنْ يحيي باطًال ويميتاً حقًّ

له أن يدعو الإنسان إلى الباطل بتزيينه«)))، وبهذا، يصبح جهاد النفس مزدوجًا: 

جهاد ضدّ “الرغبات الداخليَّة« الجامحة، وجهاد ضدّ »الوس��اوس الخارجيَّة« 

المزينّة، وهذا التركيب هو الذي يجعل انتصار الإنس��ان »إنجازاً كونيًّا« يستحقّ 

عليه مقام الخلافة؛ إذ إنَّه انتصر بـ “العقل والإرادة” على كائنٍ يراكمُ خبرة الغواية 

منذ آلاف السنين.

تين( رابعًا: العقل والوحي )تكامل الحجَّ

ولكي ينجح الإنس��ان في خوض غمار هذا الابتلاء المصيري، كان لا بدَّ له من أدوات معرفيَّة 

1 - علي الخامنئي: طرح كلي للفكر الإسلامي في القرآن ، ص ٤٤٦.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ١٦٤ )في تفسير سورة الحجر، آية ٣٩(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



156

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ت�ني متكاملتين، هما العقل  تهديه الس��بيل؛ ومن هنا تتجَّىل حكمة الله في تزويد الإنس��ان بحجَّ

والوحي، وهنا يبرز تميُّز المدرسة الإماميَّة برفضها القاطع للثنائيَّة المفتعلة بين »العقل« و»النقل«، 

: س لعلاقة عضويَّة تكامليَّة بينهما، من خلال القول إنَّ وتؤسِّ

ة الباطنة 1 - العقل: الحجَّ

 : ِ تْني يس��تند الفكر الشيعي إلى حديث تأس��يسي للإمام الكاظم j: »إنَِّ للَِّهِ عََىل النَّاسِ حُجَّ

ا البْاَطِنَةُ فاَلعُْقُولُ«)))، والذي  َِّمئةُ، وَأمََّ  نَبِْياَءُ وَاْأل ا الظَّاهِرةَُ فاَلرُّسُلُ وَاْأل ةً باَطِنَةً، فأَمََّ ةً ظاَهِرةًَ وَحُجَّ حُجَّ

تفرّع عنه مجموعة من الحقائق، وهي:

أ أولويَّة العقل: العقل هو “الرسول الداخلي”. به يعُرف الله، وبه تثبت النبوَّة، وأنَّه لا 	.

يمكن قبول “النقل” )الوحي( إلا بعد أن يصادق عليه “العقل”)))، وأنَّه إذا تعارض 

ظاهر النق��ل مع قطعي العقل، يؤُوَّل النقل؛ لأنَّ الل��ه لا يمكن أن يناقض حكمته 

المودعة في عقول مخلوقيه )بما أنَّ منشأ هذه الحكمة هي منه -تعالى- كما تقدّم(.

ب التحسين والتقبيح العقليَّان: خلافاً للأشاعرة الذين قالوا إنَّ الحَسن ما حسّنه الشرع 	.

والقبيح ما قبّحه الشرع، تؤمن مدرسة أهل البيت  بأنَّ العقل يدرك -ذاتيًّا- حُسن 

الأفع��ال وقبحها )كالعدل والظلم(. بينما يأتي الشرع »مؤكِّدًا« و»مرش��دًا« ومثيراً 

سًا للقِيَم من العدم))). لدفائن العقول، وليس مؤسِّ

ة الظاهرة 2 - الوحي: الحجَّ

رغم عظمة العقل، لكنَّه محدود بحدود الزمان والمكان والتجربة، وقاصٌر عن إدراك تفاصيل 

الشريعة، وعوالم الغَيب، وتفاصيل المعاد، والمصالح الخفيَّة للأحكام، هنا يحتاج الإنسان إلى 

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٦، كتاب ‘العقل والجهل’، ح ١٢.
2 - الحسن بن يوسف الحلي )العلامة(: كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص 256، المقصد الثالث، 

الفصل الأول.
3 - محمد رضا المظفر: عقائد الإماميَّة، ص 41، عقيدتنا في العدل.



157 10

لطفٍ إلهيٍّ خاصّ وهو الوحي، ليؤدِّي عددًا من الوظائف الوجوديَّة، وهي:

أ الوظيف��ة التكميليَّة:  يأتي الوحي ليملأ الفراغات الت��ي لا يطالها العقل؛ فالوحي 	.

م “خارطة الطريق” التفصيليَّة )الشريعة( التي تضمن سعادة الإنسان في الدارين  يقدِّ

والطريق الأي�رس لتكامله المعنوي)))، يقول )العّالمة الطباطبائي(: »إنَّ العقل وإن 

كان يدع��و إلى صلاح الاجتماع والعدل العمومي من جه��ة ما يرى فيه من الخير 

والصلاح، لكنَّه لا يرى بأسًا بمخالفة ذلك إذا دعت إليه شهوة أو غضب... فكانت 

العناية الإلهيَّة توجب أن يجبر هذا النقص ويتم هذا الأمر بش��عور آخر وهو الذي 

نسميه بالوحي.«))).

ب العلم: تأسيسًا على ما ذهب إليه )الشيخ جوادي الآملي( من رفض تقسيم العلم إلى 	.

“ديني” و”بشري”، وانطلاقاً من رؤية أنَّ العقل “مصباح” يكش��ف الواقع، وبما أنَّ 

الواق��ع هو “فعل الله” )الطبيعة(، والوحي هو “قول الله” )الكتاب(، فلا يمكن أن 

يتعارضا أو يفترقا. وبناءً على هذه القاعدة، يصبح العلم التجريبي القطعي »علًام 

دينيًّا«... ومردّ ذلك أنَّه يكش��ف عن آيات الله في الآفاق، فيما التعارض الموهوم 

ا القطعيان فلا يتعارضان  يحدث بين »نظريَّات علميَّة ظنِّيَّة« و»فهم ديني خاطئ«، أمَّ

أب��دًا، وهنا تثبت الحاكميَّ��ة المعرفيَّة للفطرة على الوح��ي، وللوحي على التجربة 

والمشاهدات الماديَّة)))، وهذا له أثره المعرفّي البالغ في تعريف الإنسان وعلاقته 

مع الأطراف الأربعة الأخرى في الوجود )الله - النفس - الإنسان - الطبيعة(.

م من دور العقل البرهاني، لا يمكن إغفال »المعرف��ة القلبيَّة« بوصفها أداة  مضافاً إلى ما تق��دَّ

إدراك مركزيَّ��ة في البني��ة الإنس��انيَّة؛ إذ إنَّ القرآن الكريم لم يحصر الإدراك في الدماغ، بل أش��ار 

بوض��وح إلى وظيفة القلب المعرفيَّة في قوله -تعالى-: ﴿لهَُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بهَِا﴾ ]الأعراف: 

ا نس��ب الفقه إلى القل��ب؛ لأنَّه هو الذي يميِّز  ١٧٩[، »فالقل��ب ه��و الذي يدرك ويعقل... وإَّمن

1 - محمد حسين الطباطبائي: الشيعة في الإسلام، ص ٧٣.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٢، ص ١٤٨.

3 - عبد الله جوادي الآملي: منزلة العقل في هندسة المعرفة الدينيَّة، ص.ص. ١٦٠-١٦١.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



158

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الحقّ من الباط��ل، والخير من الشّر، والنافع من الضارّ، وهو المطبوع في جبلَّته الإنس��انيَّة«)))، 

وه��ذا “الفقه القلب��ي” يختلف جوهريًّا ع��ن “العقل البرهاني”؛ فبينما ي��درك العقل “المفاهيم” 

الكلِّيَّة وصور الأش��ياء، يقوم القلب بإدراك “الحقائق” الوجوديَّة عبر الشهود المباشر. ومن هنا، 

تتكام��ل الأدوات المعرفيَّ��ة؛ فالعقل يثبت وجود الصان��ع بالدليل، والقلب يت��ذوَّق حلاوة هذا 

دًا لكليهما. وعليه، فإنَّ تعطيل المعرفة القلبيَّة يؤدِّي  الوجود بالقرب، والوحي يأتي مهيمنًا ومسدِّ

 ﴾ دُورِ بْصَ��ارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَّ�ِي�تِ فِي الصُّ
َ إلى “العم��ى الروح��ي” ﴿فَإنَِّهَا لَا تَعْمَى الْأ

مة الطباطبائي(: »فإنَّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في  ]الحج: ٤٦[، يقول )العّال

الصدور... والمراد بالعمى عمى البصيرة، وهو ذهاب نور العلم والإيمان، وعدم اهتداء النفس 

إلى الح��قّ«)))، وهو ما يفِّرس طغيان النزعة الماديَّة الغربيَّة التي اعتمدت »العقل الأداتي« وألغت 

»القلب الشهودي«، ما أدَّى إلى تشيُّؤ الإنسان واغترابه عن ذاته.

خامسًا: كرامة الإنسان وتفكيك الهيمنة الحقوقيَّة الغربيَّة

في هذا المبحث، ننتقل من التأصيل النظري إلى الاشتباك المعرفي مع المفاهيم الحديثة، لنبّني 

س القرآن لـ »كرامة حقيقيَّة« في مقابل »الكرامة البروتوكوليَّة« في المواثيق الدوليَّة. كيف يؤسِّ

1 - الكرامة في القرآن: بين الذاتيَّة والاكتسابيَّة

يميِّز علماء مدرسة أهل البيت  بين نوعين من الكرامة في القرآن:

أ. الكرامة الذاتيَّة

مْنَا بنَِي آدَمَ﴾ ]الإسراء: ٧٠[، ومصدر هذه الكرامة  التي ذكرت في قوله -تعالى-: ﴿وَلَقَدْ كَرَّ

ه��ي »هبة إلهيَّ��ة« مرتبطة بأصل الخلقة )النفخ��ة، العقل، الفطرة(، وتش��مل كلّ البشر )مؤمنهم 

وكافرهم، برهم وفاجرهم()))، وتشمل كلّ إنسان، بما هو إنسان، فتكون له حرمة، وحقّ في الحياة، 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٨، ص ٣٠٤ )في تفسير سورة الأعراف، آية ١٧٩(.

2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٤، ص ٣٩١ )في تفسير سورة الحج، آية ٤٦(.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٣، ص ١٥٦.



159 10

وحقّ في التملكّ، وحقّ في الاختيار، كما تتميّز هذه الكرامة بالثبات وعدم القابليَّة للإسقاط، فلا 

يَّته للآخرين، كما عن أبي عبد  يحقّ لأحد، ولا للإنسان نفسه، أن يهين إنسانيَّته أو يتنازل عن حُرِّ

الله j قال: “إنَّ الله -تبارك وتعالى- فوّض إلى المؤمن كل شيء إلا إذلال نفسه”))).

ب. الكرامة الاكتسابيَّة
تْقَاكُمْ﴾ ]الحجرات: ١٣[، ومصدر 

َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِنْدَ الَلّه

َ
وهي مصداق قوله -تعالى-: ﴿إنَِّ أ

هذه الكرامة هو العمل، والتقوى، والعلم، والجهاد. هذه الكرامة هي “معيار التفاضل” عند الله، 

ومن صفاتها هو الديناميكيَّة، فيمكن للإنسان أن يكتسبها فيرقى إلى مقام “خليفة الله”، ويمكن 

أن يخسرها فيرتدّ إلى “أس��فل سافلين”)))، ويبتنى على س��لوك الإنسان جزاء بلحاظ هذه البُعد، 

فمن يفقد الكرامة الاكتسابيَّة )بالكفر والظلم( لا يفقد حقوقه الطبيعيَّة )كالعدل في المحاكمة(، 

لكنَّه يفقد »القيمة المعنويَّة« و»الولاية« و»الحياة الطيِّبة”.

2 - تفكيك التوظيف الغربي لمصطلح »حقوق الإنسان«

م المفكِّرون الإسلاميّون نقدًا جذريًّا لمنظومة »حقوق الإنسان« الغربيَّة )الليبراليَّة(، ولكن  يقدِّ

ليس رفضًا لمبدأ الحقوق، بل كش��فًا للخلل في »الأسُُ��س الفلس��فيَّة« و»التوظيف الس��ياسّي« 

للنظريَّات المطروحة، وذلك من خلال:

أ. نقد الأساس الفلسفي )الهيومانيزم/الأنسنة(

تقوم الحقوق الغربيَّة على “مركزيَّة الإنسان” )Humanism( الذي يعتبر نفسه »مالكًا« لنفسه 

ومشّرعًا للقِيمَ، مستقًّال عن الغَيب)))، فيصل إلى نتيجة مفادها:

• الس��يادة المطلقة: حيث يرى الغرب أنَّ الإنس��ان حُرّ في جس��ده وحياته )له حقّ 	

الانتحار، والإجهاض، والمثليَّة(، وعلى النقيض من ذلك، يرى فلاسفة مدرسة أهل 

البيت  أنَّ هذا “تأليه للإنسان”، بينما الإنسان في الإسلام “مملوك” لله، وحُرّيَّته 

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ٥، ص ٦٣، كتاب ‘الجهاد’، باب ‘أن المؤمن لا يذل نفسه’، ح ٢.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ٣٢٨.

3 - محمد تقي مصباح اليزدي: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، ص ٢٧.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



160

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

هي حريَّة “مسؤولة” في إطار الملكيَّة الإلهيَّة، وأنَّ حقوق الإنسان هي في جوهرها 

“واجبات” تجاه الخالق وتجاه الذات، يقول )الشهيد مطهري(: »إنَّ الإسلام يرى 

أنَّ الإنسان ليس مالكًا لنفسه، فليس له أن ينتحر أو يضّر نفسه، أو يسقط كرامته... 

فالحُريَّة في الإسلام حُريَّة مسؤولة، وليست تحلًال من القيود والمسؤوليَّات، وهي 

مقيَّدة بعدم الخروج عن الحدود الإلهيَّة«))).

• نس��بيَّة القِيَ��م: بناءً على فص��ل الحقوق عن الدي��ن والفطرة، أصبح��ت الحقوق 	

ا اليوم،  »توافقيَّة« و»نس��بيَّة«، فالذي يمكن أن يكون جريمة بالأمس قد يصبح حقًّ

بينما يربط الإس�الم الحقوق بـ “الحقّ المطلق” )الله( وبالفطرة الثابتة، ما يمنحها 

يات، في هذا السياق، يقول )الشيخ  قدسيَّة وثباتاً لا يخضع للأهواء تحت أي مسمَّ

ة بتغّري أهواء الناس ورغباتهم، فما كان  مصب��اح يزدي(: »إنّ القوانين الغربيَّة متغّري

ا مشروعًا إذا وافقت عليه الأكثريَّة البرلمانيَّة...  جريمة بالأمس قد يصبح اليوم حقًّ

ا في الإس�الم، فالحقّ ثابت ثب��وت القِيَم الفطريَّة، ولا يتغ�َّر�يَّ بتغّري الأهواء«)))،  أمَّ

ة  مة الطباطبائي(: »فالقوانين المدنيَّة الحاضرة... مبنيَّة على إرادة الأمَُّ ويقول )العّال

ا الإس�الم فقد بنى سُنَّته  )أو إرادة الأغلبيَّة(... لا على موافقة الحقّ والواقع... وأمَّ

الجاريَّة وقوانينه الموضوعة على أس��اس الحقّ الفطري والتوحيد، لا على أساس 

إرادة الناس«))).

ب. نقد التشيُّؤ والتسليع

ى »الانتهاك التقني  بعد بلوغ الحضارة الماديَّة مرحلة من التفوّق التقني جرى التأسيس لما يسُمَّ

للمق��دَّس«، بحيث حوّلت الحضارة الماديَّة الإنس��ان من »غاية« )صاحل كرامة( إلى “وس��يلة” 

يَّنَتْ  رْضُ زخُْرُفَهَا وَازَّ
َ خَذَتِ الْأ

َ
ٰ إذَِا أ )صاح��ب ثمن(، ولعلَّ ذلك مصداق قوله -تعالى-: ﴿حَتَّى

نَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا...﴾ ]يونس: ٢٤[، ويتجَّىل ذلك في عدة ممارسات:
َ
هْلُهَا أ

َ
وَظَنَّ أ

1 - مرتضى المطهري: نظام حقوق المرأة في الإسلام، ص ١٤٢.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، ص ٧٣.

3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٤، ص ٩٦ )في تفسير سورة النساء، آية ١(.



161 10

تس��ليع الإنس��ان: من خلال التقنيَّ��ات الحديثة )تأجير الأرح��ام، وبيع الأعضاء، ��

والتلاعب الجيني، وتجارة الجنس،...( حوَّلت التقنيَّة/الحضارة الغربيَّة الإنس��ان 

إلى “س��لعة” تبُاع وتش�رتى، وإلى »عيِّنة مخبريَّة«، بينما الإس�الم، بربطه الإنسان 

سً��ا« حول الجس��د والروح يمنع هذا التسليع  بالروح الإلهيَّة، يضع “س��ياجًا مقدَّ

ويعتبر الإنسان »غاية الغايات« في عالم الخَلق))).

وَهْمُ الفردوس الأرضي: فيما تعِد التقنيَّة بـ “الخلود” و»الرفاهيَّة« ﴿.. وَتَتَّخِذُونَ ��

ونَ﴾ ]الش��عراء: ١٢٩[، لكنَّها في الواقع تس��لب الإنس��ان  ُ ُدل مَصَانعَِ لَعَلَّكُمْ تَخ
“إنسانيَّته” وتحوِّله إلى “آلة”، بينما يرى الإسلام الخلود في “التكامل الروحي” لا 

في “التعديل الجيني”.

ج. نقد نسبيَّة القِيَم

علاوة على ذلك، يظهر التباين الجذري بين القراءتين في »منشأ الحقوق«؛ فالفلسفة السياسيَّة 

الغربيَّة الحديثة تس��تند في مجملها إلى نظريَّات »العقد الاجتماعي«، التي تفترض أنَّ الإنس��ان 

»ذئب لأخيه الإنس��ان«، وأنَّ الحقوق والقوانين نش��أت نتيجة »اتفاق ب�رشي« بدافع الخوف أو 

ة وقابلة للنقض بمجرَّد تغّري المصالح أو موازين القوى.  تبادل المصالح، ما يجعل الحقوق هشَّ

��س القرآن الحقوق على “الميثاق الفط��ري” و“العهد الوجودي” بين الخالق  وفي المقابل، يؤسِّ

والمخلوق؛ فحقوق الإنس��ان في الإس�الم هي »استحقاقات وجوديَّة« س��ابقة على أي مجتمع 

أو دولة، وليس��ت منحة م��ن حاكم أو نتاج تصوي��ت ديمقراطي، يقول )الش��هيد مطهري(: »إنَّ 

حقوق الإنسان لم يشرِّعها أحد، ولم يقرِّرها مجلس من المجالس... إنَّ هذه الحقوق وُلدت مع 

الإنسان... فهي توأم تكوينه، وتدخل في صميم خلقته... فليست الحقوق وضعيَّة اعتباريَّة، بل 

ه��ي حقوق تكوينيَّة فطريَّة«)))، ونتيجة لذلك، فإنَّ انتهاك حقّ أي إنس��ان لا يعتبر مجرَّد مخالفة 

ة إلزاميَّة  قانونيَّة بل هو “عدوان على الله” وخيانة للميثاق، ما يمنح منظومة الحقوق الإسلاميَّة قوَّ

وضمانة خُلقُيَّة تفتقدها القوانين الوضعيَّة الجافَّة.

1 - الفيض الكاشاني: علم اليقين في أصول الدين، ج ١، ص ٣٨١، المقصد الأول.
2 - مرتضى المطهري: نظام حقوق المرأة في الإسلام، ص ١٥٦.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



162

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

د. نقد الفردانيَّة

س الفرد  وهن��ا يبرز تباين آخر لا يقلّ أهميَّ��ة، يتعلَّق بمفهوم »الفردانيَّة«؛ فالحق��وق الغربيَّة تقدِّ

ة في صراع مع الآخرين، ما يولِّد مجتمعًا  باعتباره “ذرَّة منفصلة” تس��عى لتحقيق مصلحتها الخاصَّ

م الرؤية القرآنيَّة الإنس��ان كائنًا »مترابطاً وجوديًّا« مع أخيه  مفكَّكًا تحكمه الأنانيَّة المقننة، بينما تقدِّ

َاءُ بَعْضٍ﴾ ]التوبة: ٧١[؛  وْلِي
َ
الإنس��ان عبر مفهوم »الولاية«: ﴿وَالمُْؤْمِنُونَ وَالمُْؤْمِنَاتُ بَعْضُهُ��مْ أ

فالعلاقة هنا ليس��ت مج��رَّد “احترام حدود” )كما في الليبراليَّة(، بل ه��ي علاقة »تكامل وتراحم«؛ 

فالإنس��ان في الإس�الم لا يكتمل إيمانه ولا تتحقَّق إنس��انيَّته إلا بالانصهار في “الجس��د الواحد” 

ة(؛ حيث يصبح همّ الآخر هو همّ الذات، وتتحوَّل الخدمة الاجتماعيَّة من “عمل تطوُّعي” إلى  )الأمَُّ

مة الطباطبائي(: »فالمجتمع الإسلامي  “واجب ديني” وجزء من مسار التكامل الروحي، يقول )العّال

في تآلف أفراده وتراحمهم وتعاطفهم كالبدن الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء 

بالسهر والحمى... فالولاية المذكورة في الآية: )والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض( تشير 

إلى التلاحم والامتزاج الروحي الذي يجعل المجتمع كالفرد الواحد في الس��عي نحو الغرض«)))، 

ا في النظام الحقوقي الإسلامي فلا ينُظر إلى الفرد بما هو  ويقول )الش��يخ مصباح اليزدي(: »...أمَّ

كائن منفصل عن الآخرين، يس��عى لتحقيق مصالحه الخاصة ولو على حسابهم... بل إنّ مصلحة 

الفرد مرتبطة بمصلحة المجتمع، وهناك مسؤوليَّة تضامنيَّة )كلُّكم راع وكلُّكم مسؤول عن رعيَّته(«))).

سادسًا: قوس الصعود والعودة إلى المطلق )المعَاد(

بعد استعراض المسار الحقوقي والوظيفي للإنسان في نشأته الدنيويَّة، يعود بنا السياق القرآني 

ليغلق الدائرة الوجوديَّة، مؤكِّدًا أنَّ كلَّ هذا السعي ليس إلا مرحلة تمهيديَّة للعودة الكبرى تكمل 

الدائرة الوجوديَّة بـ »قوس الصعود«، مؤذنة أنَّ رحلة الإنسان لا تنتهي بالموت، لكنَّه بمثابة “ولادة 

ثانية« وانعتاق من س��جن المادَّة وعبورٌ لقنطرة الحياة الدنيا، ولفهم تأثير هذا المبدأ على تعريف 

“ماهيَّة الإنسان” يجب التأسيس لعدد من الحقائق:

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٩، ص ٣٣٨ )في تفسير سورة التوبة، آية ٧١(.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، ص ٨٩.



163 10

1 - الحركة الجوهريَّة نحو المعاد

تأسيسًا على مباني الحكمة المتعاليَّة، فإنَّ الإنسان في حركة جوهريَّة دائمة. الدنيا هي »رحم« 

تتش��كَّل فيه »النفس« بناءً على أعمالها، والإنس��ان فيها يبني »هويَّته الأخُرويَّة« بيده، وذلك من 

خلال:

أ م الأعمال: إنَّ يوم القيامة ليس مجرَّد محاكمة قانونيَّة بل هو “ظهور الحقائق” 	. تجسُّ

ا﴾ ]الكهف: ٤٩[، فإنَّ  ً ائرُِ﴾ ]الطارق: ٩[ ﴿وَوجََدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِر َ ﴿يوَْمَ تُبْلَى السَّر
م” وتصبح هي نعيمه أو عذابه، فالصلاة  الأعمال التي قام بها الإنسان في الدنيا “تتجسَّ

مة الطباطبائي(: »وقوله: )ووجدوا ما  تصبح نورًا، والظلم يصبح ظلُمُات، يقول )العّال

عملوا حاضًرا( أي وجدوا أعمالهم نفسها حاضرة... والآية من أوضح الآيات الدالَّة 

م الأعمال، وحضور العمل نفسه بوجوده الأخُروي، خيراً كان أو شرًّا«))). على تجسُّ

ب خلود النفس الإنسانيَّة: لأنَّها مجرَّدة، لا تقبل الفناء، فالموت هو خلع لباس البدن 	.

ولبس لباس آخر )بدن مثالي أو أخُروي())).

واستكماًال لهذا المشهد، تلعب »النيَّة« دور »المهندس الجيني« لهذه الصور الأخُرويَّة؛ ففي 

الرؤية الإس�الميَّة، لا قيمة للفعل الفيزيائي بحدّ ذاته إذا خلا من الروح )القصد( بل إن النيَّة هي 

د »ماهيَّة« العمل وتأثيره في بناء النف��س، يقول النبي الأكرم a: »إنَّ الله لا ينظر إلى  الت��ي تحدِّ

صورك��م ولا إلى أموالكم، ولك��ن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم«))). ولذلك، قد يقوم ش��خصان 

بالفعل الظاهري نفس��ه )كإنفاق الم��ال(، لكن أحدهما يبني به »صرحً��ا في الجنَّة« لكونه صدر 

ع��ن إخلاص، والآخر يبني به “ن��ارًا تحرقه” لكونه ص��در عن رياء. ومن هنا، ف��إنَّ مشروع بناء 

الذات في الإس�الم يركز على “تطهير الدوافع” قبل تكثير الأفعال؛ لأنَّ »الله لا ينظر إلى صوركم 

وأموالك��م، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم«، ما يجعل »النيَّ��ة« هي المعيار الحقيقي لتقويم 

الرقي الإنساني، بعكس الماديَّة التي تقيس النجاح بالأرقام والنتائج الظاهرة فقط.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٣، ص ٣٢٦ )تفسير سورة الكهف، آية ٤٩(.
2 - محمد حسين الطباطبائي: نهايَّة الحكمة، المرحلة الثانيَّة عشرة، الفصل السادس عشر، ص ٣٣١.

3 - الطوسي: الأمالي، ص ٥٣٦، ح ١١٦٢.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



164

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

2 - لقاء الله: الغاية القصوى

قيِهِ﴾ ]الانش��قاق: ٦[، ترى مدرسة أهل  ِّكَ كَدْحًا فَمُلَا دِحٌ إلَِى رَب نسَْ��انُ إنِكََّ كَا ِ
يُّهَا الْإ

َ
﴿ياَ أ

البيت  أن غاية الإنس��ان ليست “الجنة” )بمعنى الأكل والشرب والملذات الحسيَّة( فقط، بل 

ة(، وجنَّة الصفات  ة مراتب، فهناك جنَّة الأعمال )للعامَّ »لق��اء الله«، كما أنَّ الجنَّة )الغاية( لها عدَّ

)للأب��رار(، وجنَّة الذات )للمقرِّبين( ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَليِكٍ مُقْتَدِرٍ﴾ ]القمر: ٥٥[. وهي 

ة التي توصل الإنس��ان في الدنيا إلى حيث لا يرى إلا الله، وتلك هي  امتداد لمقام العبوديَّة الحقَّ

مة الطباطبائي(: »قوله -تعالى-: )في  “السعادة القصوى” التي خُلِق الإنسان لأجلها، يقول )العّال

مقع��د صدق عند مليك مقتدر(... وهذا المقام هو الحضور عند الله، وهو مقام القرب الذي لا 

حج��اب دونه، وهو الخلوص له تعالى، وفيه كمال العبوديَّة... وهذه جنة اللقاء، وهي فوق جنة 

الأعمال«))).

خاتمة

تخلص هذه الدراسة التأصيليَّة إلى أنَّ »البنية المتكاملة للإنسان« في القرآن لا تتحقَّق إلا عبر معادلة 

وجوديَّة خلاصتها: »البداية من الله )خلقًا وفطرة(، والمسير مع الله )عبوديَّة وتشريعًا وابتلاءً(، والنهاية 

إلى الله )لقاءً وحس��اباً(«، وفي هذا الس��ياق، يتَّضح أنَّ مصطلح »العبوديَّة« في مدرسة أهل البيت هو 

النقيض الجذري لـ »الاس��تعباد«؛ إذ إنَّ العبوديَّة لله تعني “التح��رُّر المطلق” من عبوديَّة الطواغيت، 

والأهواء، والخوف، والطمع؛ فحين يعلن الإنس��ان فق��ره المطلق للغني المطلق، فإنَّه يتصل بمصدر 

القوَّة، ويصبح “خليفة” حقيقيًا، وإنَّ جوهر العبوديَّة جوهرة كنهها الربوبيَّة، فبقدر ما يمحو الإنس��ان 

“أناه” ويفنى في إرادة الله، يمنحه الله »ولاية« على نفس��ه وعلى الكون. ففي مواجهة التش��يُّؤ الغربي 

 ، ، وكائنًا مكرَّمًا، وحُرًّا، ومسؤوًال م القرآن »الإنسان« بوصفه مشروعًا إلهيًّا عظيًام والعبثيَّة الماديَّة، يقدِّ

يحمل همّ الأمانة التي أشفقت منها السماوات والأرض، ويسير في كدح دائم نحو المطلق.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ، ج ١٩، ص ٨٧.



165 10

المصادر والمراجع

• الحس��ن بن يوسف الحلي )العلامة(: كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق: حسن 	

زاده الآملي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط ١٤، ١٤٣٣هـ.

• روح الله الخميني: الحكومة الإسلاميَّة، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ٣، ١٤٠١هـ.	

• صدر الدين محمد الشيرازي )ملا صدرا(: الحكمة المتعاليَّة في الأسفار العقليَّة الأربعة، دار 	

إحياء التراث العربي، بيروت، ط ٣، ١٩٨١م.

• عب��د الله الجوادي الآم�يل: المرأة في مرآة الج�الل والجمال، دار اله��ادي، بيروت، ط ١، 	

١٩٩٤م.

• ـــــــــــــــ: منزلة العقل في هندسة المعرفة الدينيَّة، مركز إسراء للنشر، قم، ط ١، ٢٠٠٧م.	

• علي الخامنئي: س��نن التاري��خ في القرآن الكريم، معهد المع��ارف الحكميَّة، بيروت، ط ١، 	

٢٠١١م.

• ــــــــــــــــ: طرح كلي للفكر الإسلامي في القرآن )مشروع الفكر الإسلامي(، دار صهبا، 	

طهران، ط١، ٢٠١٧م )أو: دار المعارف الحكميَّة، بيروت(.

• محم��د باقر الصدر: المدرس��ة القرآنيَّة )محاضرات في التفس�ير الموضوعي(، دار التعارف 	

للمطبوعات، بيروت، لا ط، ١٤٠١هـ.

• ــــــــــــــــ: فلسفتنا، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، د.ط، ١٩٨٢م.	

• محم��د باقر المجلسي: زاد المعاد )مفتاح الجنان(، تحقيق: علاء الدين الأعلمي، مؤسس��ة 	

الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط ١، ٢٠١٣م.

• محمد بن الحس��ن الطوسي: الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الإس�الميَّة، دار الثقافة، قم، 	

ط١، ١٤١٤هـ.

• محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، تحقيق: صبحي الصالح، 	

دار الكتاب العربي، بيروت، ط ١، ٢٠٠٧م.

• محم��د بن علي الص��دوق: التوحيد، تحقيق: هاش��م الحس��يني الطهراني، مؤسس��ة النشر 	

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



166

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الإسلامي )جماعة المدرسين(، قم، لا ط، ١٣٩٨هـ.

• محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران، ط ٤، ١٤٠٧هـ.	

• محم��د تقي مصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلس��فة، دار التعارف للمطبوعات، 	

بيروت، ط ١، ١٩٩٩م.

• ـــــــــــــــــــــ: دروس في العقيدة الإس�الميَّة، مؤسس��ة الهدى للنشر، طهران، ط ١، 	

٢٠١٥م.

• ـــــــــــــــــــــ: معارف القرآن، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ١، ٢٠١٦م.	

• ـــــــــــــــــــــ: معرفة الإنسان، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ٢، ٢٠١١م.	

• ـــــــــــــــــــــ: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، دار الهادي، بيروت، ط ١، ٢٠٠٦م.	

• محمد حس�ني الطباطبائي: الش��يعة في الإس�الم، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ١، 	

١٩٩٩م.

• ــــــــــــــــــــــ: الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط 	

١، ١٩٩٧م.

• ــــــــــــــــــــــ: نهايَّة الحكمة، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط ١، ١٤٢٢هـ.	

• محمد رضا المظفر: عقائد الإماميَّة، دار الصفوة، بيروت، ط ١، ٢٠١٢م.	

• محمد محس��ن الفيض الكاشاني: علم اليقين في أصول الدين، تحقيق: محسن بيدارفر، دار 	

بيدار، قم، ط ١، ١٤١٨هـ.

• مرتضى المطهري: نظام حقوق المرأة في الإس�الم، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط١، 	

لا ت.

ةُ الِإنسَْانٍ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ


