




تصدر عن:

 
ُ
ة
َّ
لِي

َ
د
َ
: ج

ُ
ة
َ
م

ْ
و
ُ
أْز

َ
 الم

ُ
ات

َّ
الذ

ثِ
ْ
دِي

َ
انِ الح

َ
س

ْ
الِإن

المجلد )3( - العدد )10( شتاء 2026 م 1447 هـ

مجلة علمية فصلية محكّمة تُعنى بنقد 
الرؤى الغربية في الإنسان والمجتمع

w w w . b a r a t h a c e n t e r . c o m
www.oumam.barathacenter.com
Oumam.magazine@gmail.com

ISSN:
     : 3005-6713
     : 3005-6721

للدراسات الإنسانية والاجتماعية

التّابــع لجمعيّـة براثــا الثقافيّــة المرخّصــة في لبنـــان بموجـب علـم وخبـر رقم: 516



 )الأعراف:١٦٨(

ُونَ  الِح
َّ
ا مِنْهُمُ الص

ً َم
م

ُ
رضِْ أ

َ ْأ
وَقَطَّعْناَهُمْ فِي ال

اتِ 
َ
ن
َ
س

َ ْح
اهُمْ بِال

َ
وْن
َ
لِكَ وَبَل

َٰ
هُمْ دُونَ ذ

ْ
مِن

وَ
َ
ون

ُ
هُمْ يَرْجِع

َّ
عَل

َ
اتِ ل

َ
يِّئ

َّ
وَالس



على  وغيره  الغرب  يفرضها  التي  الفكرية  التحديات  مواجهة 

مجتمعاتنا العربية والإسلامية، وذلك من خلال:

تفنيد "الشبهات والأفكار المستوردة" بطريقة أكاديمية علمية 

ومنهجية، وإظهار معاثرها وعيوبها، ونقد جذورها وسياقاتها.

والاستعمارية  والاقتصادية  السياسية  الدوافع  عن  الكشف 

التي تقف خلف محاولة الهيمنة الثقافية على مجتمعاتنا.

تقديم إحصاءات علمية من داخل المجتمعات الغربية، ترصد 

النتائج التدميرية للثقافة المادية العلمانية على المجتمعات.

تقديم رؤى أصيلة وبديلة عن النظريات الغربية من منطلق 

إنساني عالمي، يتناسب ومقتضيات الفطرة البشرية، ويتأسس 

على الرؤية الكونية الميتافيزيقية للاجتماع البشري.

رسالة المجلة

المشاركون في العدد:
 أ.د. عل��ي محمد علي��ان عبد الرازق الخطيب )مصر(  د. محمود كيش��انه )مصر(  أ. د. بهاء 
درويش )مصر(  أ.د. عقيل صادق الأس��دي )العراق(  الش��يخ ش��ادي علي )مص��ر(  أ.د.م هبة 

جمال الدين )مصر(  الشيخ غسان الأسعد )لبنان(.



مجلة »أمم للدراس��ات الإنسانية والاجتماعية«، مجلة علمية فصلية محكّمة، تصدر كل 

ثلاثة أش��هر عن »مركز براثا للدراس��ات والبحوث«. وتعُنى المجلة بنقد الرؤى الغربية في 

الإنس��ان والمجتمع في مختلف المجالات والتحديات المعاصرة؛ في الفلسفة، والتاريخ، 

والاجت�امع، والانثروبولوجيا، وتأصيلها م��ن منطلق عقلاني ينس��جم ومقتضيات الفطرة 

البشرية ومع الرؤية الكونية الميتافيزيقية الأصيلة للإجتماع البشري. تعتمد المجلة سياسة 

الوصول المفتوح )Open Access(، وتنشر جميع محتواها وفق رخصة المشاع الإبداعي 

– النسبة CC BY( 4.0 4.0(، بما يتيح حرية الاستخدام والتوزيع وإعادة النشر شريطة 

الإشارة إلى المصدر الأصلي توثيقًا.

ترحب المجلة بمس��اهمات 

الكتـــ��اب والباحثيـــ��ن في 

المجالات المتعلقة باهتمامات 

المجل��ة العلمية، ويمكـــــن 

للراغبين مراس��لة المجلة على 

العنوان التالي:  مركز براثـــــا 

للدراســات والبحوث - مجلة 

أمم: بيروت، بغداد.

رئيس التحرير: 009613821638

مدير التحرير:  0096176949904

في العدد المقبل:
ُّ
اعِي

َ
طِن

ْ
 الاص

ُ
اء

َ
ك
َّ
الذ

انِ
َ
س

ْ
 الِإن

ُ
لات

ُّ
و
َ
ح

َ
ت
َ
و

www.barathacenter.com

oumam.barathacenter.com

Oumam.magazine@gmail.com

موقع المركز:

موقع المجلة:

بريد المجلة:



الهيئة العلمية:

هيئة التحرير:

 أ.د.  حاف��ظ عب��د الرحي��م. )عل��م اجتم��اع سياس��ي 
واقتصادي- جامعة قابس- تونس(

 أ.د.  حس��ن بش��ير. )عل��م اجتم��اع التواص��ل الدول��ی 
والثقافی-جامعة الامام الصادق)ع(- ايران(.

 أ.د. بن ش��رقي بن مزي��ان. )فلس��فة-جامعة وهران)٢(- 
الجزائر(.

 أ.د. حيدر حس��ن اليعقوبي. (عل��م نفس تربوي-جامعة 
الكوفة- العراق(

 أ.د. خنجر حميّة. ) فلس��فة غربيّ��ة معاصرة- الجامعة 
اللبنانيّة- لبنان(

 أ.د. طالب عم��ران. ) منطويات تفاضلية وفلك- جامعة 
دمشق- سورية(.

 أ.د. عقيل صادق. )فلسفة-جامعة البصرة- العراق(.
 أ.د. محسن صالح. )فلسفة-الجامعة اللبنانية-لبنان(.
 أ.د. محمد ش��علان الطيار. ) علم آثار- جامعة دمشق-

سورية(.
 أ.د. معمر الهوارنة. )علم نفس- جامعة دمش��ق- كلية 

التربية-سورية(.
 أ.د. ياسر مصطفى عبد الوهاب. )تاريخ عصور وسطى-

جامعة كفر الشيخ- مصر(.
 أ.د. يوس��ف طباجة. )علم اجتم��اع- الجامعة اللبنانية-

لبنان(.

 أ.د هنى الجزر. )فلسفة-جامعة دمشق-سورية(. 
 أ.د.  س��عد علي زاير. )فلس��فة تربي��ة ومناهج اللغة 

العربية-العراق(.
 أ.د.  عادل الوش��اني )علم اجتم��اع الثقافة والاتصال- 

جامعة قابس-تونس(.
 أ.مش��ارك. د  نعم��ة حس��ن البك��ر. )تاري��خ حدي��ث 

ومعاصر-جامعة عين شمس-مصر(.
 د. علي الحاج حسن. )فلسفة اسلامية-لبنان(.
 الشيخ د. محمد نمر. )مناهج تربوية- لبنان(.

المشرف العام:
الشيخ جلال الدين علي الصغير 

ترجمة:
لينا السقر )انكليزي(

)العراق(

رئيس التحرير:
د. محمد محمود مرتضى

)جامعة المعارف-لبنان(

مدير التحرير:
الشيخ د. محمد باقر كجك

)جامعة المعارف-لبنان(

المدير المسؤول:
)لبنان(أ. آية بيضون

المدير الفني:
)سورية(أ. خالد معماري

)إجازة في الترجمة الانكليزية-جامعة دمشق-سورية(

التدقيق اللغوي:
 )الجامعة اللبنانيّة(د. علي زعيتر



ــــة  "          «
ّ
قواعــــد النشــــر في مجل

ÀÀ.البحوث والدراسات المنشورة لا تعبر بالضرورة عن رأي المجلة

ÀÀ عند قبول البحث يتعهد المؤلف بنقل حقوق ملكية البحث إلى المجلة، وعدم نشره في

أية مجلة أخرى إلا بعد أخذ موافقة خطية من إدارة المجلة، ويكون من حق المجلة نشر 

البحث في كتاب جماعي؛ وفي حال أراد الباحث نشر بحثه في أي وسيلة نشر ورقية أو 

الكترونية، فيجب عليه أخذ موافقة خطية مسبقة من إدارة المجلة.

ÀÀ تلتزم المجلة بإعلام المؤلف بالموافقة على نشر البحث من دون تعديل، أو وفق تعديلات

معينة بناءً على ما يرد من ملاحظات المقوّمين، أو الاعتذار عن عدم النشر في غضون مدة 

لا تتجاوز )30( يوماً، إّال في حال الاستكتاب المبكر، لكن يتم إعلام المؤلف بذلك.

ÀÀ في مسألة رفض البحث فمن حق المجلة إعلام المؤلف بأسباب الرفض أو عدم إعلامه

بذلك.

ÀÀ ترتيب البحوث )المقالات( في داخل المجلة يخضع لأغراض فنيّة، ولا علاقة له بمكانة

المؤلف )الباحث( وشهرته.

ÀÀ تدفع المجلة مكافأة مالية لكل بحث يُنشر في المجلة، وتعُلِم المؤلف بقيمتها أو طريقة

احتسابها مسبّقاً.

ÀÀ:المراسلات ترسل بإسم رئيس التحرير: الدكتور محمد مرتضى على العناوين التالية

رقم الهاتف: 009613821638 أو على البريد الإلكتروني: 

 oumam.magazine@gmail.com

شروط النشر في المجلة 



خُلُقيّات النشر

دليل المقوّمين

ÀÀ.تلتزم إدارة المجلة بالحفاظ على حقوق الملكية الفكرية للمؤلفين

ÀÀ تلتزم إدارة المجلة بمراعاة مبدأ عدم التمييز على أساس العِرق أو الجنس، بل الالتزام بقواعد التفكير

العلمي ومناهجه، ولغته في عرض وتقديم الأفكار والاتجاهات والموضوعات ومناقشتها أو تحليلها.

ÀÀ تلتزم إدارة المجلة بعدم الإفصاح عن أسماء المقوّمين )المحُكمين( للمؤلفين، كذلك تلتزم في الوقت

نفسه بعدم الإفصاح عن أسماء المؤلفين للمقوّمين ويبقى هذا الأمر على نحو سري عند رئيس ومدير 

التحرير فقط.

ÀÀ.احترام حقوق الملكية الفكرية للبحوث المترجمة

ÀÀ.يشُترط أن يكون البحث متوافقاً مع معايير الأمانة العلمية وأخلاقيات البحث العلمي

ÀÀ يشترط أّال يكون البحث المرسل للنشر في المجلة منشوراً سابقاً في مجلة أو في كتاب، أو مستلاً من

رسالة أو أطروحة، وأّال يكون تم تقديمه للنشر إلى مجلة أخرى.

ÀÀ  إن المهمة الرئيسة للمقوّم العلمي للبحوث المرسلة للنشر، هي أن يقرأ البحث الذي يقع

ضمن تخصصه العلمي بعناية فائقة، وتقويمه وفق رؤية ومنظور علمي وأكاديمي لا يخضع 

لأية أهواء شخصية، ويقوم بتثبيت ملاحظاته البناءة والصادقة بشأن البحث المرسل إليه.

ÀÀ قبل البدء بعملية التقويم يتأكد المقوّم إذا ما كان البحث المرسل إليه يقع ضمن تخصصه

العلمي أم لا، فإن كان البحث ضمن تخصصه العلمي فعليه تقدير كونه يمتلك الوقت 

الكافي لإتمام عملية التقويم؛ ذلك أنَّ عملية التقويم يجب أن لا تتجاوز ) 15( يوماً.

ÀÀ بإجراء يلتزم  المحددة  المدة  في  وإتمامها  التقويم  عملية  إجراء  على  المقوّم  موافقة  بعد 

عملية التقويم على وفق المحددات الآتية:

أ. تحديد درجة الأمانة العلمية للبحث.

ب. تحديد درجة مطابقة عنوان البحث لمحتواه.

ت.  تحديد درجة وضوح ملخص البحث.



ث. تحديد درجة إيضاح مقدمة البحث لفكرة البحث.

ج. تحديد درجة تناسب العناوين الفرعية وترابطها.

ح.  تحديد درجة المستوى العلمي للبحث.

خ. تحديد درجة المستوى اللغوي والأدبي.

د. تحديد درجة قيمة المصادر ودقة الاعتماد عليها.

ذ. تحديد درجة أهمية البحث وأصالته من حيث الآلية والنتائج.

ر. تحديد درجة حجم البحث.

ز. تحديد درجة صلاحية البحث للنشر.

س. يحدد المقوّم بشكل دقيق الفقرات التي تحتاج إلى تعديل من المؤلف.

ÀÀ.يحدد المقوّم أسباب الرفض في حال قرر عدم صلاحية البحث للنشر

ÀÀ.تجري عملية التقويم على نحو سري

ÀÀ.يتم تبليغ رئيس التحرير في حال أراد المقوّم الأول مناقشة البحث مع المقوّم الثاني

ÀÀ ترسل ملاحظات المقوّم العلمي إلى رئيس التحرير لإرسالها إلى المؤلف في حال وجود

أن يعرف  النشر، من دون  للموافقة على  بها  يأخذ المؤلف  البحث؛ لكي  ملاحظات على 

المقوّم من هو المؤلف، ولا أن يعرف المؤلف من هو المقوّم.

ÀÀ.تعتمد ملاحظات المقوّمين وتوصياتهم في قرار اعتماد نشر البحث من عدمه

ÀÀ يجب أن يكون البحث جديداً في طرحه، ولم يسبق لأحد أن تناول الموضوع بالآلية نفسها

ووصل إلى النتائج نفسها، وأن يتسم بالعمق والتحليل والنقد.

ÀÀ يجب أن تكون لغة البحث خالية من الأخطاء اللغوية والطباعية، وأن تراعى في كتابتها

علامات الترقيم.

ÀÀ.المعلومات الواردة في البحث يجب أن تكون موثقة من خلال المصادر والمراجع العلمية الدقيقة

ÀÀ.على المؤلف مراعاة أن تكون عدد كلمات بحثه تتراوح ما بين )4500( إلى )5500( كلمة

دليل المؤلفين



ÀÀ.)Plagiarism Check X( سيتم استعمال برنامج فحص نسبة الاستلال

ÀÀ سيعرض البحث على برنامج الاستلال قبل تحويله للتقويم، وسيرفض البحث إذا تجاوزت

نسبة الاستلال النسبة المقبولة عالمياً )%25(.

ÀÀ في تسجيل الهوامش المرتبطة بالحواشي المرجعية، فإن الكاتب سيستعمل نظام )شيكاغو

المعدل(، ويُدرج الهوامش في أسفل الصفحة )Footnote(  عبر الادراج التلقائي.

ÀÀ:مثال على نظام شيكاغو المعدّل

ÀÀ يُدرج في نهاية البحث ثبت بالمصادر والمراجع، وفق ما ذكرنا أعلاه مع اضافة باقي التفاصيل

المرتبطة به: دار النشر، مكان النشر، تاريخ النشر، رقم الطبعة.

ÀÀ ،( بحجم )14( في المتنsimplified Arabic( يستعمل الكاتب في بحثه باللغة العربية خط

ونفس الخط بحجم )12( في الهامش.

في حال التوثيق من كتاب: اسم المؤلف: عنوان الكتاب، ذكر الجزء أو المجلد، رقم 

الصفحة.

في حال التوثيق من مجلة: اسم كاتب البحث أو المقال: عنوان البحث، اسم المجلة، 

العدد، رقم الصفحة.

في حال التوثيق من كتاب جماعي: اسم كاتب مع عبارة وآخرون: عنوان الكتاب أو 

البحث، رقم الصفحة.

في حال التوثيق من رسالة أو أطروحة: اسم الباحث: عنوان الرسالة أو الأطروحة، 

الجامعة والكلية، رقم الصفحة.

توثقّ الآيات في المتن عقب النص القرآني مباشرة بذكر السورة متبوعة بنقطتين، ثم 

رقم الآية داخل حاصرتين، هكذا: ]الإنسان: 25[.

الآيات القرآنية تدُرج محرّكة وفق التشكيل القرآني، وتوضع بيم مقوسين خاصين، 

ٰـنِ الرَّحِيمِ﴾ َ هكذا: ﴿بسِْمِ اللَّـهِ الرَّحْم

ملاحظة: ما تم ذكره في أعلاه من مصادر إن كانت إلكترونية فيتم إدراج الرابط بعد 

رقم الصفحة في الأسفل.



ÀÀ ( بحجم )14( في المتن، ويحجمTimes New Roman( أما باللغة الإنجليزية فيستعمل

)12( في الهامش.

ÀÀ:يكتب في الصفحة الأولى الآتي

عنوان البحث باللغة العربية.

اسم المؤلف باللغة العربية )اذا كان عربيا(، مع ادراج حاشية سفلية يذكر فيها: 

جنسيته، توصيفه العلمي، الدرجة العلمية والشهادة، وجهة الانتساب )الجامعة، 

الكلية(، أو )المؤسسة البحثية(.

ملخص للبحث باللغة العربية على أن لا يتجاوز الملخص الواحد )100( كلمة.

الكلمات المفتاحية على أن لا تتجاوز )7( كلمات.

تقوم المجلة بإجراء ترجمة الملخصات الى اللغات التي تراها مناسبة.



تعهد حقوق الملكية

أنا الموقع أدناه المؤلف )الباحث(: ..............................................................

صاحب البحث الموسوم بـ: .......................................................................................

...........................................................................................

أتعهد بنقل حقوق الطبع والنشر والتوزيع إلى مجلة )أمم( ومركز براثا للدراسات والبحوث.

التاريخ:

التوقيع:

تعهد الملكية الفكرية

أنا الموقع أدناه المؤلف )الباحث(: ..............................................................

صاحب البحث الموسوم بـ: .......................................................................................

...........................................................................................

أتعهد بأن البحث الذي أنجزته لم يتم نشره أو تقديمه للنشر إلى مجلة أخرى، سواء أكانت 

داخل لبنان أو العراق أو أي دولة أخرى، وأرغب بنشره في مجلة )أمم(.

التاريخ:

التوقيع:



الذاتُ الغربيَّة في زمَنِ الفَراغِ الوجودي
د. محمد محمود مرتضى 15

المحتويات

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الإنِسَْانِ إلى تأَليهِهِ 

في الفَلْسفةِ الغَربيَّةِ الحَديثَةِ
أ.د. علي محمد عليان عبد الرازق الخطيب 27

موتُ الإنسَْانِ الخُلُقي
أ. د. بهاء درويش 83

ين عند )محمد أركون(  بشريَّة الدِّ

و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس(
أ.د. عقيل صادق الأسدي 111

المحور

ل الكلام
ّ
أو

الإنسانُ المنُفَصل: الفردانيَّة الحديثة وأزمةُ 

المعنى في المجُتمعاتِ الغربيَّة
د. محمود كيشانه 51



تأصيل

دراسات وبحوث

قراءة في كتاب

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة

إلى الاسْتِخلاف

حركة المركزيَّة الأفريقيَّة الاستعماريَّة بين 

المقولات الأيديولوجيَّة والطرح الفكري

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم

الشيخ شادي علي

أ.د.م هبة جمال الدين

مراجعة: الشيخ غسان الأسعد

139

167

197





15 10

مة
ّ
مقد

تتق��دّم »ال��ذات« في قلب التجرب��ة الغربيَّة الحديثة بوصفه��ا العقدة الأكثر تعقي��دًا في البناء 

الحضاري المعاصر؛ إذ لم تعد الذات مجرَّد مفهوم نظري يسُ��تعمل في الفلسفة أو علم النفس، 

بق��در ما غدت الإطار الذي تفُهم من خلاله المعرفة، وتقُ��اس به القِيم، ويعُاد تنظيم العالم على 

أساس��ه. بيد أنّ هذه المركزيَّة، التي رُوِّج لها بوصفها ذروة التحرّر الإنس��اني، سرعان ما كشفت 

عن وجهه��ا الآخر، فبدت ذات مثقلة بذاتها، متعبة من فائض المس��ؤوليَّة، ومأزومة في علاقتها 

بالعالم وبنفسها في آن واحد.

لقد تش��كّلت الذات الغربيَّة الحديثة في س��ياق تاريخي وعد الإنسان بالتحرّر الكامل: تحرّر 

من المقدّس، ومن المرجعيات العليا، ومن التقاليد الموروثة، ومن كلّ سلطة تفُرض عليه باسم 

الحقيقة أو الأخلاق أو الغاية. بدا العقل، في هذه الرؤية، قادرًا على أنْ يكون مرجعًا مكتفيًا بذاته، 

��س عالماً عقلانيًّا خالصًا، يدُار وفق قوانين واضحة، ويمنح الإنسان سيادة غير مسبوقة  وأنْ يؤسِّ

على الطبيعة والمجتمع والتاريخ. لكنّ هذا المشروع، الذي بدأ بوصفه مسارًا للتحرّر، انتهى إلى 

وضع الذات في موقع لم يكن محس��وباً بدقةّ، أعني موقع المرجع الوحيد، والمسؤول الأوحد، 

راغِ الوجودي
َ
منِ الف

َ
ة في ز

َّ
 الغربي

ُ
الذات

د. محمد محمود مرتضى
رئيس التحرير

ل الكلام
ّ
أو



16

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

في عالم جُرِّد تدريجيًّا من أيّ أفق يتجاوزها.

ا بوصفها سؤاًال بنيويًّا في أصل  من هنا تبدأ الإشكاليَّة، لا بوصفها خلًال لاحقًا في التطبيق، وإنَّم

ب الذات مركزاً لكلّ شيء، يتجاوز السؤال مقدار ما كسبه الإنسان من  التصوّر نفسه. فحين تنُصَّ

حريَّة أو معرفة، ليرتبط بالثمن الوجودي الذي دُفع مقابل هذا التمركز. فهل تستطيع الذات، مهما 

بلغت من وعي وقدرة، أنْ تتحمّل وحدها عبء المعنى؟ وهل يمكن للإنسان أنْ يعيش حياة قابلة 

للسكن حين يطُلب منه أنْ يكون أصل قِيمه وغاياته دون سند يتجاوزه؟

إنَّ الحدي��ث عن “أزمة الذات” لا يقُصد به توصيف حالة نفس��يَّة فرديَّة، ولا التعبير عن حنين 

رومانسي إلى أنماط ماضية من الوجود، بقدر ما يشُير إلى مأزقٍ حضاريٍ يتُكشّف في مستويات 

ا تتسلل تدريجيًّا إلى بنية الحياة  متعدّدة. فالأزمة لا تظهر فجأة، ولا تتخّذ صورة انهيار شامل، وإنَّم

الحديثة، وتفرض نفس��ها في الأس��ئلة التي يعجز الخطاب الس��ائد عن الإجابة عنها، أو يتجنَّب 

. وما يزيد من تعقيد هذا الم��أزق أنَّ أدوات الحداثة نفس��ها — العقل، والحريَّة،  طرحها أص�ًا�لً

والفردانيَّة — هي في الوقت ذاته أدوات الكشف عن الأزمة، وحدود القدرة على تجاوزها.

ع�ىل أنّ ذلك لا يعني أنَّ التجربة الغربيَّة الحديثة يمكن اختزالها في الفش��ل أو الإنهاك، ولا 

أنَّ منجزاته��ا الفكريَّة والعلميَّة فقدت قِيمتها. بقدر ما يعني أنَّ هذه التجربة بلغت مرحلة تتطلَّب 

مساءلة داخليَّة جذريَّة؛ لأنَّ النموذج الذي أدار علاقتها بالإنسان والمعنى لم يعد قادرًا على تفسير 

نتائجه، ولا على احتواء تناقضاته. فحين تتَّسع الهوَّة بين ما ينُتظر من الذات أنْ تكونه، وما تستطيع 

فعليًّا أنْ تحياه، يتحوّل التوتر إلى حالة دائمة.

وفي هذا السياق، تبرز الحاجة إلى إعادة النظر في المسلمّات التي رافقت صعود الذات الغربيَّة 

الحديثة؛ س��واء منها مسلمّة الاكتفاء الذاتي، أم مسلمّة حياد العقل، أم مسلمّة أنَّ التحرّر يتحقَّق 

تلقائيًّ��ا بمجردّ إزالة القيود. فهذه المس��لمّات، الت��ي أدّت دورًا تاريخيًّا في تفكيك أنماط قديمة 

من الهيمنة، لم تخُتبر بما يكفي من حيث قدرتها على بناء إنس��ان متوازن، قادر على الجمع بين 

الحريَّة والمعنى، وبين الاستقلال والطمأنينة.

إنّ ما يعيش��ه الإنس��ان الغربي اليوم لا يمكن فهمه عبر خطاب واح��د أو حقل معرفي واحد. 

فالمأزق يتوزعّ على مس��تويات متداخلة تتعلقّ في بنية التصوّر لل��ذات، وفي طبيعة العلاقة بين 



17 10

الحريَّة والس��لطة، وفي تجليّات القلق والفراغ، وفي العجز عن تخيّل أفق يتجاوز إدارة الحاضر؛ 

لذل��ك لا يكون تناول هذه الأزم��ة مجدياً إذا ما اقتصر على وصف أعراضها، أو إذا عُولجِت كلّ 

ظاهرة بمعزل عن الإطار الذي أنتجها.

من هنا، فإنَّ مقاربة الذات الغربيَّة في زمن الفراغ الوجودي تقتضي تتبَّع مس��ار تشكّل الأزمة، 

والكشف عن منطقها الداخلي، ورصد تجليّّاتها المختلفة، ثمَّ التوقفّ عند حدود النموذج الذي 

أنتجها، س��عيًا إلى فهم أعمق لشروط حياة إنسانيَّة أقلّ إنهاكًا. فالسؤال الذي تطرحه هذه الأزمة 

يرتكز في: أيّ تصوّر للإنسان جعل الذات تصل إلى هذا الحدّ من التعب؟

في الحقيقة، إنّ هذه الأس��ئلة تطُرح من موقع الوعي بأنَّ الأزمة، حين تبلغ هذا المس��توى من 

العمق، تصبح مناس��بة لإعادة التفكير، لا للإنكار أو التجميل. ومن هنا يبدأ المس��ار التحليلي، 

بوصفه محاولة لفهم جدليَّة الإنس��ان الحديث، كما تكشّفت في التجربة الغربيَّة، حين وُضعت 

الذات في مركز العالم، ثمَّ ترُكت تواجه وحدها نتائج هذا التمركز.

: تشخيص الأزمة: من مركزيَّة الذات إلى انكسارها الداخلي أوًال

تظهر أزمة الإنسان الحديث في الغرب أنهّا تشكّلت تدريجيًّا في صلب المشروع الذي جعل 

من »الذات« محورًا نهائيًّا للوجود والمعرفة والقِيم. فمنذ اللحظة التي جرى فيها نقل مركز الثقل 

من المرجعيّات المتعالية إلى الذات الإنسانية، بدا أنّ الإنسان قد استعاد زمام مصيره، وأنَّه تحرّر 

. لكنّ هذا التحوّل، الذي رُوِّج له بوصفه ذروة النضج الإنساني،  من سلطات خارجيَّة كبّلته طويًال

حمل في بنيته توترّاً خفيًّا لم يتأخّر في الظهور.

ست  ا أسَّ إنَّ مركزيَّة الذات لم تعنِ فقط الاعتراف بقدرة الإنس��ان على التفكير والاختيار، وإنَّم

لوضع تكون في��ه الذات مطالبَة بأنْ تكون أصل المعنى وغايتَ��ه في آن واحد. ومع تراجع الأطر 

الكليَّة التي كان��ت تمنح الوجود انتظامه ودلالته، وُضعت الذات في مواجهة فراغ لم تكن مهيَّأة 

لتحمّله. فأنْ يكون الإنسان مرجعًا نهائيًّا يعني أنْ يتحمّل عبء التأسيس وحده، وأنْ يواجه سؤال 

المعنى دون سند يتجاوزه. هنا بدأت الأزمة في التشكّل، لا بوصفها صدامًا خارجيًّا، بقدر ما هي 

انكسارًا داخليًّا صامتاً.

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



18

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

لقد تحوّل الوعد بالس��يادة إلى اختبار دائم، وتحوّلت الحريَّ��ة من إمكان للانعتاق إلى عبء 

وجودي. فكلّ خيار بات يحمل في داخله احتمال الفشل، وكلّ معنى بات مؤقتّاً وقابًال للنقض. 

ومع توسّع دائرة الإمكانات، تقلصّ الإحساس باليقين. فلم تعد الذات تعرف نفسها من خلال ما 

ا من خلال ما تختاره في كلّ لحظة، وما يمكن أنْ تتراجع عنه في اللحظة التالية.  تنتمي إليه، وإنّم

هذا الانتقال من الثبات النسبي إلى السيولة الدائمة أنتج ذاتاً أكثر هشاشة.

إنّ م��ا يميّز هذه الأزمة أنَّها تتسّرب إلى تفاصي��ل الحياة اليوميَّة. فالذات الغربيَّة الحديثة تبدو 

ظاهريًّا واثقة، ومس��تقلةّ، وقادرة على إدارة ش��ؤونها، لكنّها في العمق تعيش توترّاً مستمرًّا بين ما 

ينُتظر منها أنْ تكونه، وما تس��تطيع فعليًّا أنْ تحقّقه. هذا التوترّ يولدّ شعورًا دائماً بعدم الاكتمال، 

، لا يسُمح له بالاستقرار. وهنا يتحوَّل السعي إلى تحقيق  ًال وكأنَّ الوجود نفسه أصبح مشروعًا مؤجَّ

الذات من مسار نمو إلى دائرة استنزاف لا تنتهي.

ويتفاقم هذا الانكس��ار الداخلي حين نلاحظ أنَّ مركزيَّة الذات أعادت إنتاج أشكال السيطرة 

بصيغ أكثر تعقيدًا. فالإنس��ان الذي تحرّر من الس��لطة التقليديَّة وجد نفس��ه خاضعًا لمنظومات 

ا ع�رب معايير الأداء، والنج��اح، والصورة، والتقويم  جديدة لا تعم��ل عبر الإكراه المباشر، وإنَّم

المس��تمرّ، فتظهر الطلبات بصيغ��ة “كن” بدل صيغة “افعل”. وفي ه��ذا الطلب المتواصل على 

التشكّل، تفقد الذات قدرتها على الترسّخ، وتعيش انقسامًا بين ذات تعُرض، وذات تسُتنزف.

ومن هنا، لا يمكن فهم تصاعد مشاعر القلق، والفراغ، وفقدان المعنى بوصفها ظواهر نفسيَّة 

ات على خلل أعمق في التصوّر الغربي للإنس��ان. فح�ني تخُتزل الذات في  معزول��ة. إنَّها مؤَّرش

كونه��ا مرك��زاً وظيفيًّا لإنتاج المعن��ى، دون أنْ يكون هذا المعنى متجذّرًا في أفق أوس��ع، تصبح 

الحياة سلس��لة من المهَامّ، لا مسارًا ذا دلالة. ومع غياب الغاية يتحوّل المستقبل إلى مصدر قلق 

بدل أنْ يكون مجاًال للأمل.

ا يعني استنزافها  إنَّ انكسار الذات الغربيَّة الحديثة لا يعني عجزها عن الفعل أو التفكير، وإنَّم

الداخلي. إنَّها ذات تعمل باستمرار، لكنَّها لا تطمئن؛ تختار دائماً، لكنَّها لا تستقر؛ تنتج المعنى، 

لكنّه��ا لا تثق به. هذا الانكس��ار لا يظهر في خط��اب واحد أو نظريَّة بعينها، بق��در ما يتوزعّ بين 

الحقول كلهّا: في الفلس��فة التي أعلن��ت نهاية الميتافيزيقا دون أنْ تع�رث على بديل جامع، وفي 



19 10

عل��م النفس الذي يواجه أعراضًا تتجاوز أدواته، وفي الثقافة التي تحتفي بالحريَّة فيما تعجز عن 

الإجابة عن سؤال الغاية.

وهكذا، تمثلّ أزمة الذات الغربيَّة الحديثة نتيجة منطقيَّة لمركزيَّة أطُلقت بلا ضوابط، ولتحرّر 

فصُِ��لَ عن أيّ أفق أعلى منه. إنَّها أزمة ذات طلُب منها أنْ تكون كلّ شيء، فانتهت إلى الش��عور 

بأنَّها مهدّدة باللا شيء. ومن هذا التشخيص الأولي يبدأ فهم جدليَّة الإنسان الحديث في الغرب، 

بوصفها علامة على مأزق حضاري لم يعد من الممكن تجاهله.

ثانيًا: جدليَّة التحرّر والسيطرة: حين ينقلب الوعد على صاحبه

إذا كانت الذات الحديثة قد تشكّلت تحت راية التحرّر، فإنّ المسار الذي سلكته لاحقًا يكشف 

عن مفارقة قاس��ية؛ إذ كلمّا اتسّعت دائرة التحرّر المعلن، ازدادت أشكال السيطرة الفعليَّة تعقيدًا 

ارسَ عبر الإكراه  وخفاءً. فلم يعد القيد يأتي من الخارج بصورته الكلاسيكيَّة، ولم تعد السلطة ُمت

ا أعادت إنتاج نفس��ها داخل بنيَة الحريَّة ذاتها. وهكذا نش��أت  الصري��ح أو المنع المباشر، وإنّم

جدليَّة دقيقة بين التحرّر والس��يطرة، تقوم على التداخل العميق؛ حيث يغدو التحرّر نفسه وسيطاً 

للضبط، والاختيار أداة لإعادة التشكيل.

في لحظته التأسيسيَّة، بدا التحرّر الغربي قطيعة حاسمة مع أنماط الهيمنة التقليديَّة. لقد تحرّر 

الإنسان من سلطان الكنيسة، ومن الامتثال القسري للأعراف، ومن الامتدادات الصلبة للتقاليد. 

لكنّ هذا التحرّر لم يكن نهاية الس��لطة، بقدر ما كان بداية انتقالها من المس��توى الخارجي إلى 

ا أعُيد  المس��توى الداخلي. فحين أقُصيت الس��لطة المتعالية، لم تلُغَ الحاج��ة إلى التنظيم، وإنَّم

توطينها في الذات نفسها. فلم يعد الإنسان خاضعًا لأمرٍ يفُرض عليه، بقدر ما أصبح مسؤوًال عن 

ضبط ذاته، وإدارة رغباته، وتوجيه سلوكه بما ينسجم مع منظومات جديدة أكثر تجريدًا.

تكمن خطورة هذا التحوّل في أنَّه يفُرغ السيطرة من مظهرها القسري، ويمنحها طابعًا اختياريًّا. 

فالإنسان يش��عر بأنَّه يختار، ويظن أنَّه يمارس حريته. ومع ذلك، فإنَّ هذا الاختيار يجري ضمن 

ش��بكة كثيفة من المعايير غير المعلنة: النجاح، والكفاءة، والمرونة، والقابليَّة للتكيفّ، والتوافق 

مع إيقاع السوق والتقنيَّة. وهكذا تعُاد صياغة الحريَّة لتصبح قدرة على الامتثال الذكي.

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



20

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

لقد استبدلت الحداثة الغربيَّة مفهوم الطاعة بمفهوم الأداء. فقد أصبح المطلوب من الفرد أنْ 

ات  ا مؤَّرش يحقّق ذاته وفق مقاييس جاهزة س��لفًا. والنجاح لم يعد حالة خُلقُيَّة أو إنس��انيَّة، وإنَّم

رقميَّة، وتقويمات، وإنجازات قابلة للقياس. وفي هذا الس��ياق، تتحوَّل الذات إلى مشروع دائم 

. وهنا يظهر وجه الس��يطرة الجديد: ذات لا يسُمح لها  للتطوير؛ لأنَّ التوقفّ يفَُّرس بوصفه فش�ًا�لً

بالاكتمال؛ لأنَّها إنْ اكتملت خرجت من دائرة التحسين المستمر.

وهنا، يمثلّ الس��وق أحد أبرز تجليّات هذه السيطرة الناعمة. فالسوق تفرض أوامرها بالإغراء 

لا بالإكراه. إنَّها تقول للإنس��ان أنت “تستحقّ” بدل كلمة “يجب”. وهكذا تعُاد صياغة الرغبات 

عبر التحفيز المستمرّ. كلّ شيء يصبح قابًال للاستهلاك: الجسد، والعلاقات، والمشاعر، وحتى 

الهويَّة. ومع تعميم منطق الس��وق، لم تعد الذات تمتلك رغباتها بقدر ما تدُار رغباتها. فما يبدو 

خيارًا شخصيًّا هو في الغالب استجابة لنموذج جاهز صُمّم بعناية؛ حيث يشعر الفرد أنَّ ما يريده 

هو ما اختاره بنفسه.

ولا يق��ل دور التقنيَّة في تعمي��ق هذه الجدليَّ��ة. فالتقنيَّة، التي وُعِدت بأنْ تك��ون أداة لتحرير 

الإنسان من الجهد والقيود، تحوَّلت إلى إطار شامل لإعادة تنظيم الزمن والانتباه والسلوك. فقد 

غدت التقنيَّة بيئة كاملة يعيش داخلها الإنس��ان. تقُاس القيمة بسرعة الاس��تجابة، وبالقدرة على 

الحضور الدائم، وبالاس��تعداد المستمرّ للتحديث. في هذا الس��ياق، يعُاد تشكيل الوعي نفسه؛ 

حيث يخُتزل التفكير في ردود فعل، ويسُ��تبدل التأمّل بالإشعارات، ويسُتنزف الانتباه في تدفقّ لا 

ينتهي. فالسيطرة هنا تعمل عبر الإغراق.

إنَّ أخطر ما في هذه الجدليَّة أنَّ الذات تسُتدرَج إلى لعب دور الحارس على نفسها. فالإنسان 

الحديث يراقب ذاته، ويقوَّمها، ويقارنها بغيرها، ويشعر بالذنب إذا لم يرقَ إلى المعايير السائدة. 

وهكذا استغنت السلطة عن أنْ تكون بحاجة إلى رقيب خارجي؛ لأنَّ الرقابة قد استبُطنت. وهذا 

ارسَ باسم المسؤوليَّة الفرديَّة. وهكذا لا ينُسب  الاستبطان يجعل الس��يطرة أكثر فاعليَّة؛ لأنَّها ُمت

ا إلى الذات نفس��ها، التي تتَُّهَم بالتقصير، أو ضعف الإرادة، أو سوء  الفش��ل إلى المنظومة، وإنَّم

الإدارة.

في هذا الإطار، تتآكل فكرة التحرّر ذاتها. فالحريَّة التي تعُرَّف بوصفها قدرة على الاختيار داخل 



21 10

نح الفرد عددًا هائ�ًا�لً من الخيارات، لكن دون  منظوم��ة مغلقة هي حركة داخل قفص واس��ع. ُمي

نح القدرة على مس��اءلة الشروط التي تنتج هذه الخيارات. وهن��ا تتجّىل المفارقة؛ إذ كلمّا  أنْ ُمي

تضاعفت البدائل، تقلصّ الإحس��اس بالقدرة على الفعل الجذري. فالاختيار المستمرّ يستهلك 

الطاقة الوجوديَّة، ويحوّل الحريَّة إلى عبء ذهني ونفسي.

يتضّ��ح هذا الانقلاب أيضً��ا في الخطاب النفسي المعاصر، الذي كثيراً ما يسُ��تخدم لتكييف 

الذات مع الواقع بدل مس��اءلته. فبدل طرح السؤال عن عدالة المنظومة أو معقوليَّة الإيقاع الذي 

يفُرض على الإنس��ان، يطُالبَ الفرد بتطوير مهارات التكيّف، وإدارة الضغط، وتعزيز الإيجابيَّة. 

وهكذا يتحوَّل العلاج إلى أداة لإدامة الوضع القائم، لا لتحرير الإنس��ان منه. فالسيطرة هنا تتَّخذ 

شكل الرعاية، بدل القهر.

وم��ع تراجع الأطر الجماعيَّة، يدُفع الفرد إلى تحمّل مصيره وحده. فالفش��ل س��يفُهم بوصفه 

إخفاقاً ش��خصيًّا. وهذه “الفردنة” المفرطة تضُاعف الإحس��اس بالوحدة؛ لأنَّها تقطع الصلة بين 

المعاناة الفرديَّة والسياق العام. فكلّ ذات تعاني في صمت، وتظنَّ أنَّ أزمتها خاصة، بينما هي في 

الحقيقة جزء من نمط عام. وهنا تبلغ السيطرة ذروتها، حين تفُصل المعاناة عن أسبابها.

على أنّ جدليَّة التحرّر والسيطرة لا تعني أنَّ الإنسان الحديث فقََدَ كلّ إمكان للفعل أو المقاومة، 

لكنَّها تكشف أنَّ التحرّر، حين يفُصل عن سؤال المعنى والغاية، يصبح عرضة للاحتواء. فالحريَّة 

الت��ي لا تعرف لم��اذا تتحرَّر، ولا إلى أين تتجه، يس��هل توجيهها. ومع غي��اب الأفق الخُلقُي أو 

الغ��ائي، تتحوَّل الحريَّة إلى حركة دائريَّ��ة، تدور حول ال��ذات دون أنْ تتجاوزها. وهذا الدوران 

يعمّق الإنهاك.

من هن��ا، لا يمكن فهم أزمة الذات الغربيَّة الحديثة بمعزل عن هذه الجدليَّة. فالذات ليس��ت 

ا هي نتاج علاقة معقّدة بين  ضحيَّة سلطة خارجيَّة فحسب، ولا فاعًال حُرًّا على نحو مطلق، وإنَّم

تحرّر معلن وسيطرة مضمرة. وكلَّما تجاهل الخطاب السائد هذا التعقيد، ازداد رسوخ الأزمة. 

م دون وعي كافٍ بحدود الإنسان.  في الحقيقة، إنّ الوعد الذي انقلب على صاحبه كان وعدًا قدُِّ

فالذات التي تتُرك بلا أفق تتجاوز فيه ذاتها، تسُ��تنزف في إدارة نفس��ها، وتفقد قدرتها على الفعل 

التاريخي. وهنا تتَّضح ملامح المأزق؛ إذ إنّ أيَّ تحرّر بلا معنى س��يولدّ سيطرة بلا قهر، وسيطرة 

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



22

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

بلا قهر ستولدّ ذاتاً مرهقة، تبدو حُرَّة ظاهراً، لكنَّها في العمق مُقيَّدة بمنطق لم تعد تراه.

ماذا نس��تنج من هذا؟ نستنتج أنّ تشكّل جدليَّة التحرّر والسيطرة قلَبََ أزمة الإنسان الحديث. 

ا في الحقيقة هي  فالأزم��ة لا تتمثلّ بكون هذه الجدليَّة مثلّت انحرافً��ا عن مشروع الحداثة، وإنَّم

إحدى نتائجه المنطقيَّة حين يخُتزل الإنسان في كونه ذاتاً مستقلَّة بلا جذور، وعقًال أداتيًّا بلا غاية، 

وحُريَّة بلا أفق. ومن هنا تنبع الحاجة إلى إعادة التفكير في معنى التحرّر نفسه، بوصفه قدرة على 

بناء علاقة مسؤولة بين الذات والعالم، وبين الاختيار والمعنى، وبين الإنسان وما يتجاوز الإنسان.

ثالثًا: تجليّات الأزمة – النفس، والهويَّة، والمعنى

إذا كان��ت أزمة ال��ذات الحديثة قد تش��كّلت في بنيتها العميقة، فإنَّها لا تبقى حبيس��ة التنظير 

الفلس��في أو التحلي��ل المفهومي، بل تظهر بوضوح في مظاهر متعدّدة تمسّ التجربة الإنس��انيَّة 

��د في اختلالات نفسيَّة متنامية، وفي قلق هويَّتي  اليوميَّة. فالأزمة، في صورتها المعاصرة، تتجسَّ

واسع، وفي شعور عام بتآكل المعنى. هذه التجلّيات هي تعبيرات متداخلة عن مأزق واحد: ذات 

لم تعد تعرف كيف تسكن العالم دون أنْ تسُتنزف فيه.

على المستوى النفسي، يبرز القلق بوصفه السمة الأبرز للإنسان الحديث. لكنّ هذا القلق لا 

ا يتَّخ��ذ طابعًا وجودياً عامًا. إنَّه قلق بلا موضوع  د أو تهديد واضح، وإنَّم يخُت��زل في خوف محدَّ

ثابت، وقلق من الفش��ل، ومن التخلفّ، ومن عدم الكفاية، ومن ضياع الفرص، ومن المس��تقبل 

بوصفه مجاًال مفتوحًا على الاحتمالات غير المضمونة. هذا القلق لا ينشأ من ضعف الفرد بقدر 

نح معي��ارًا نهائيًّا لما يعنيه  ما ينش��أ من وضعه في عالم يطُالبَ فيه بالإنجاز المس��تمرّ دون أنْ ُمي

الإنجاز نفسه.

هنا، يتحوّل القلق إلى حالة بنيويَّة. فالفرد يعيش تحت ضغط دائم ليكون “أفضل نس��خة من 

نفسه”، دون أنْ يعرف متى يكون قد بلغ هذه النسخة. ومع تآكل الإحساس بالغاية، تصبح الجهود 

المبذولة فاقدة للطمأنينة. فكلّ نجاح مؤقت، وكلّ اس��تقرار هشّ، وكلّ شعور بالرضا سرعان ما 

ل الشعور  يتلاشى أمام مطلب جديد. وهكذا تدخل الذات في حلقة من السعي الدائم؛ حيث يؤُجَّ

ى. بالاكتفاء إلى أجل غير مسمَّ



23 10

ويتقاطع هذا القلق مع انتشار الاكتئاب بوصفه الوجه الآخر للأزمة. فإذا كان القلق تعبيراً عن 

فائض التوتر، فإنَّ الاكتئاب يمثلّ لحظة الانكسار بعد الاستنزاف. إنَّه اليأس من القدرة على بناء 

سرديَّة ذاتيَّة متماس��كة. وفي هذا الس��ياق، يكون الاكتئاب تعبيراً عن انس��حاب الذات من عالم 

لم تعد ترى فيه ما يس��تحقّ الاس��تثمار الوجودي. فحين يصبح الوجود وظيفة بلا معنى، يتحوّل 

الانسحاب إلى ردّ فعل صامت.

أما على مس��توى الهويَّة، فتتخ��ذ الأزمة طابعًا أكثر تعقيدًا. فال��ذات الحديثة أصبحت تعُرفّ 

ا مشروعًا يصُنَع  نفس��ها من خلال اختيارات فرديَّة متحركة. والهويَّة لم تعد معطى يكُتشَف، وإنَّم

باستمرار. وفي الظاهر، يبدو هذا التحوّل علامة على التحرّر، لكنَّه في العمق يضاعف الإحساس 

دة  بالهشاش��ة. فكلّ تعريف للذات يبقى مؤقَّتاً، وكلّ انتماء قابًال للتعديل، وكل سرديَّة ذاتيَّة مهدَّ

بالتفكّك عند أول اهتزاز.

تنُتج هذه الس��يولة الهويَّتيَّة ش��عورًا دائماً بعدم الاكتمال. فالذات تعيش بوصفها سلس��لة من 

اللحظ��ات المتج��اورة، التي يصع��ب ربطها في قصة واح��دة ذات معنى. ومع غي��اب السرديَّة 

الجامعة، تفقد التجربة الإنسانيَّة بعدها الزمني العميق، ويتحوّل الماضي إلى عبء، والمستقبل 

إلى مص��در قلق، والحاضر إلى لحظة اس��تهلاك. في هذا الإطار، تتح��وَّل الهويَّة إلى عبء آخر 

يجب إدارته.

ويتفاق��م هذا المأزق ح�ني ترُبط الهويَّة بمنطق الع��رض والتقويم. فال��ذات باتت تعُرفّ بما 

تظُه��ره للآخرين: الص��ورة، والحضور الرقمي، والاعتراف الخارج��ي، وكلهّا عناصر تدخل في 

تشكيل الإحس��اس بالذات. وهنا تصبح الهويَّة مرهونة بالنظر الخارجي، لا بالتجربة الداخليَّة. 

هذا الارتهان يخلق فجوة بين الذات كما تعُاش، والذات كما تعُرضَ، وهذا ما يضاعف الشعور 

بالاغتراب. فالإنسان قد ينجح في تسويق صورته، لكنه يعجز عن مصادقة نفسه.

أما المعنى، فهو المجال الذي تتجمع فيه كلّ هذه التجليات. فالأزمة النفسيَّة والهويَّتيَّة ليست 

إلا انعكاسً��ا لانهيار أعمق. فبعد تفكيك المرجعيَّات الكبرى، والتشكيك في كلّ سرديَّة شاملة، 

وجد الإنس��ان نفسه في عالم بلا اتجاه واضح. فلم يعد هناك سؤال نهائي ينُظمّ الأسئلة الجزئيَّة، 

ا يتآكل  ولا غاي��ة عُليا تمنح الأفعال وزنها الوجودي. على أنَّ المعنى هن��ا لا يختفي فجأة، وإنَّم

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



24

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

تدريجيًا، حتى يصبح مسألة شخصيَّة محضة لا رابط بينها وبين العالم.

إنَّ هذه التجليّّات الثلاث — النفس��يَّة، والهويَّتيَّ��ة، والمعنويَّة — لا تعمل بمعزل عن بعضها، 

ى بعضها ببعض. ففقدان المعنى يعمّق القلق، والقلق يزعزع الهويَّة، واضطراب الهويَّة  بل تتغذَّ

يزيد الش��عور بالفراغ. وهكذا تدخل الذات في دائرة مغلقة، يصع��ب الخروج منها عبر الحلول 

الجزئيَّة. فالعلاج النفسي، مهما بلغ من التطوّر، لا يس��تطيع وح��ده معالجة أزمة معنى، وإعادة 

تعريف الهويَّة، مهما بدت جذّابة، لا تحلّ مش��كلة الفراغ الوجودي، وإدارة الوقت، مهما كانت 

فعّالة، لا تعوّض غياب الغاية.

ا في التصوّر  من هنا، تكش��ف تجليّّات الأزمة أنَّ المأزق ليس في الإنس��ان بوصفه فردًا، وإنَّم

الذي حُدّد له. فالذات الحديثة فش��لت لأنَّها حُمّلت ما لا يحُتمل: أنْ تكون أصل نفسها، وغاية 

وجوده��ا، ومعيار قيمتها. وحين تعجز عن هذا الدور، تتَُّهَم بالعجز، بدل مس��اءلة الإطار الذي 

وضعها فيه. إنَّ فهم هذه التجليات يهدف إلى إدراك وحدة الأزمة خلف تنوّع مظاهرها.

وهكذا، تصبح أزمة النفس، وأزمة الهويَّة، وأزمة المعنى وجوهًا متعدّدة لس��ؤال واحد: كيف 

يمكن للإنس��ان أنْ يعيش حياة ذات دلالة في عالم نزَع عن نفس��ه كلّ أفق يتجاوز اللحظة؟ هذا 

الس��ؤال، بما يحمله م��ن ثقل، ينبغي أنْ يجُاب عنه عبر إعادة التفكير في تصوّر الإنس��ان لذاته، 

ولمكانه في العالم، ولعلاقته بما يمنحه المعنى. ومن دون هذا الأفق، س��تظلّ التجليّّات تتكاثر، 

وستظلّ الذات تدور في فلك أزمة لا تجد لها اسًام نهائيًّا.

رابعًا: مأزق النموذج وإمكان التفكير في أفق مغاير

تبل��غ أزمة الذات الغربيَّة الحديثة ذروتها حين يتَّضح أنَّ ما يعيش��ه الإنس��ان ليس خلًال قابًال 

ا نتيجة منطقيَّة لنموذج بلغ حدوده القصوى. فالمشكلة تكمن  للإصلاح ضمن الإطار نفسه، وإنَّم

في التصوّر الكامن خلف قِيمَ الحداثة: تصوّر الإنس��ان بوصفه ذاتً��ا مكتفية بذاتها، وقادرة على 

إنتاج المعنى من داخلها، ومؤهّلة لتحمّل عبء الوجود وحدها. وحين يتهاوى هذا التصوّر، لا 

تعود الحلول الجزئيَّة كافية؛ لأنَّ الأزمة أعمق من أنْ تدُار تقنياً.

إنَّ أح��د أخطر مظاهر هذا المأزق يتمثَّل في العجز عن تخيّل بديل حقيقي. فالذات الحديثة، 



25 10

ة داخل الأفق ذاته الذي أنتج أزمتها. فكلّ محاولة  رغم وعيها بتعبها وإنهاكها، تجد نفسها محاَرص

للتجاوز تعُاد صياغتها بلغة النموذج نفس��ه، أي مزيد م��ن الحريَّة الفرديَّة، ومزيد من الخيارات، 

سّ هو الس��ؤال الجذري: هل يكفي أنْ تكون الذات مركزاً لكلّ  ومزيد من التكيفّ. لكن ما لا ُمي

شيء كي تكون قادرة على الحياة؟ أم أنَّ هذا التمركز ذاته هو مصدر الإنهاك؟

في هذا الس��ياق، يصبح النقد ضرورة وجوديَّة. نقد لا يه��دف إلى الهدم من أجل الهدم، ولا 

ا إلى كشف حدود التصوّر السائد، وإعادة فتح الأسئلة  إلى اس��تبدال يقين مغلق بيقين آخر، وإنَّم

نَع السؤال عن الغاية بدعوى أنَّه ميتافيزيقي،  التي جرى إغلاقها باسم التقدّم أو الواقعيَّة. فحين ُمي

ة نسبيَّته، يتحوَّل الإنسان إلى كائن يدير حياته دون أنْ يعرف لماذا  أو يقُصى س��ؤال المعنى بحجَّ

يعيشها. وهذا الصمت المفروض على الأسئلة الكبرى هو أحد وجوه الأزمة.

إنَّ التفكير في أفق مغاير ينبغي أنْ يعني إعادة الاعتبار لفكرة أنَّ الإنسان لا يكتمل بذاته وحدها. 

فالذات، لكي تكون متوازنة، تحتاج إلى ما يتجاوزها: معنى لا تختلقه بالكامل، وغاية لا تختزلها 

في الأداء، وقيم لا تقُاس فقط بالمنفعة. ومن دون هذا البعد، ستتحوَّل الحريَّة إلى حركة بلا اتجاه، 

ويتحوّل العقل إلى أداة بلا حكمة، ويتحوّل الوجود إلى إدارة زمنيَّة خالية من العمق.

كما أنَّ هذا الأفق المغاير يستدعي إعادة النظر في العلاقة بين الفرد والجماعة، وبين الخاص 

والمشترك. فالفردنة المطلقة أنتجت ذاتاً أكثر وحدة. فالإنسان، بطبيعته، كائن ارتباطي، يتشكّل 

في ش��بكة من المعاني المشتركة، لا في عزلة مكتفية بذاتها. وإعادة الاعتبار إلى هذا البعد تعني 

تحرير الفرد من وَهْم الاكتفاء، ومن عبء تحمّل الوجود وحده.

وفي المس��توى المعرفي، يقتضي هذا الأفق تجاوز اختزال العقل في بعده الأداتي، واستعادة 

وظيفته بوصفه وس��يلة للفهم، لا مجردّ وس��يلة للإدارة. فالعقل الذي لا يسُمح له بطرح الأسئلة 

الكبرى، ولا بتجاوز حدود النفع المباشر، يفقد قدرته على الإضاءة، حتى وإنْ تضاعفت معارفه. 

إنَّ أزمة المعنى هي نتيجة لتقليص العقل إلى وظيفة تقنيَّة، تفصل بين المعرفة والحكمة.

إنَّ مأزق النموذج الحديث يش�ري بوضوح إلى ضرورة المراجعة العميقة. فالتجربة الإنس��انيَّة 

لا تسير بخطّ مستقيم، ولا تتقدّم بمجرَّد تراكم الإنجازات. فحين يبلغ نموذج ما حدوده، يصبح 

الإصرار عليه ش��كًال من العمى، لا من العقلانيَّة. وال��ذات المأزومة، بما تحمله من قلق وتعب 

ة في زَمنِ الفَراغِ الوجودي أوّل الكلام  - الذاتُ الغربيَّ



2610

وفراغ، هي إشارة إنذار حضاريَّة.

من هنا، يمكن النظر إلى الأزمة بوصفها لحظة كاش��فة. لحظة تظُهر أنَّ الإنس��ان لا يس��تطيع 

العي��ش داخل معادلة تختزل وج��وده في الاختيار والأداء، ولا داخل تص��وّر يفصل الحريَّة عن 

الغاية. وهذه اللحظة، بما تحمله من ألم، تفتح في الوقت نفسه إمكاناً للتفكير من جديد في معنى 

الإنسان، وفي شروط حياة قابلة للسكن.

إنَّ تجاوز المأزق يجري عبر شجاعة فكريَّة تعترف بأنَّ الذات ليست كافية بذاتها، وأن التحرّر 

لا يكتمل إلا حين يرتبط بمعنى، وأنَّ العقل يفقد إنسانيَّته حين يعُزل عن السؤال الغائي. عند هذا 

الحد، يصبح الس��ؤال مفتوحًا من جديد بوصفه أفقًا: أيّ إنسان نريد أنْ نكون، وأيّ عالم يمكن 

أنْ يسكنه الإنسان دون أنْ ينكسر من الداخل؟

وعلى أيّ حال، فقد آثرنا في هذا العدد العاشر من مجلَّة “أمم”، أنْ نخصّصه لفتح باب مناقشة 

هذه الذات المأزومة للإنسان الحديث في الغرب.

ففي المحور عالج مجموعة من الأساتذة الأعلام جوانب مختلفة من أزمة الذات، وهم تواليًا 

مع حفظ الألقاب: )د. علي الخطيب- مصر(، و)د. محمود كيشانه- مصر(، و)د. بهاء درويش- 

مصر(، و)د. عقيل صادق- العراق(. 

ا في باب تأصيل، فقد كتب الش��يخ )ش��ادي علي- مصر( عن الإنسان من منظور قرآني من  أمَّ

العبوديةّ إلى الاستخلاف.

ته )د. هبة جمال الدين- مصر(. وفي باب دراسات وبحوث، فقد وقع الاختيار على بحث أعدَّ

ا مراجعة كتاب، فقد اخترنا كتاب )الشيخ عبد الله جوادي آملي( عن ولاية الإنسان في القرآن  أمَّ

الكريم والذي تكفَّل بعرضه )الشيخ غسان الأسعد- لبنان(.

إنَّنا إذ نقدّم هذا العدد، الذي نتمنَّى أنْ ينال اعجاب القراء الذين كلنّا أمل أنَّهم لن يبخلوا علينا 

بملاحظاتهم القيّمة.

والحمد لله أوًًال وآخرًا

ةُ الِإنسَْانٍ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ



27 10

أليهِهِ 
َ
انِ إلى ت

َ
س

ْ
ةِ الِإن

َ
سن

ْ
ن

َ
هة:من أ

ِّ
 المتأل

ُ
الذات

ةِ
َ
ديث

َ
ةِ الح

َّ
سفةِ الغربي

ْ
ل
َ
في الف

أ.د. علي محمد عليان عبد الرازق الخطيب)1(

نس��عى في هذا البحث إلى تتبّع التحول الفلس��في الذي جعل الإنسان يتحوّل من موقع 

التبعيَّة لس��لطة مفارقة إلى موقع التألي��ه بوصفه مصدرًا للمعرفة والقيم��ة. ولتحقيق ذلك، 

انطلق البحث من الفلس��فة اليونانيَّة والمس��يحيَّة التي رس��خت ثنائيَّة الخضوع والس��مو، 

ثمَّ تناولنا مشروع )ديكارت( في تأس��يس مركزيَّة ال��ذات، ورؤية )كانط( التي أكَّدت على 

التشري��ع الخُلُقي، وإعلان )نيتش��ه( موت الإل��ه، وما تبعه من دعوة إلى الإنس��ان الأعلى، 

وصوًال إلى تفكيك )فوكو( للذات في س��ياق الس��لطة والخطاب. وقد خلصنا إلى أنَّ هذه 

دت حضور السلطة في صور مختلفة، من خلال  التحولات لم تؤدِّ إلى حُريَّة كاملة، بل جدَّ

أس��اليب جديدة للتفكير والتأثير، وهو ما يجعل سؤال الإنسان سؤاًال مفتوحًا على الدوام، 

بلا إجابة نهائيَّة قاطعة.

ص
ّ
ملخ

1 -   أستاذ ورئيس مجلس قسم الفلسفة، كليَّة الآداب، جامعة المنيا - مصر.

إنتاج الكلمات المفتاحية:  الخطاب،  نقد  الخُلُقي،  التشريع  الذات،  مركزيَّة  التأليه، 

المعرفة، الحُريَّة، السلطة.

محور



2810

Deified Self:
From Man Humanization to His 
Deification in Modern Western Philosophy

Prof. Ali Mohammad Alian Abdul Razzaq Al-Khatib(1)

this research, we aim to trace the philosophical transformation that shifted 
humanity from a position of dependence on an external authority to one where 
humans themselves became the source of knowledge and value. To achieve 
this, the study begins with Greek and Christian philosophy, which established the 
dichotomy of submission and transcendence. It then explores Descartes’ project 
in establishing the centrality of the self, Kant’s emphasis on moral legislation, 
Nietzsche’s declaration of the “Death of God,” and his subsequent call for the 
“Superior Man”, culminating in Foucault’s deconstruction of the self within the 
context of power and discourse. We conclude that these philosophical shifts did 
not lead to complete freedom, but rather renewed the presence of authority in 
various forms, through new methods of thinking and influence. This renders the 
question of humanity always open, with no definitive or final answer.

Abstract

Keywords:  Deification, Self-Centrality, Moral Legislation, Discourse 
Critique, Knowledge Production, Freedom, Power.

1 - Professor, Head of the Philosophy Department, Faculty of Arts, Minia University - Egypt 

Focus



29 10

مة 
ِّ
مقد

لعلّ ما حفّزني على اختيار هذا الموضوع تحديدًا، دون غيره من الموضوعات الفلسفيَّة، ليس 

الرغبة في تتبّع تطوّره المفهومي فقط، بل السعي إلى تفكيكه على نحوٍ نقدي، وطرح أسئلة فلسفيَّة 

جادّة، تتعلقّ بجذوره النظريَّة، ومآلاته المعرفيَّة؛ إذ لا يمكننا المرور على ظاهرة »تأليه الإنس��ان« 

يَّة: هل هذا التحوّل يمثِّل فعًال تحرُّرًا  في الفكر الغربي الحديث مرورًا عابراً، دون أنْ نتساءل بجدِّ

حقيقيًّا للإنسان من السلطة المتعاليَة، أم أنَّه مجرَّد إعادة إنتاج لقِيَم مطلقة جديدة، تنبع هذه المرَّة 

من داخل الذات البشريَّة؟ وهل أزاح الإنسانُ الإله ليحلّ محلَّه فعليًّا، أم أنَّ ما حدث كان مجرَّد 

استبدالٍ لسلطةٍ بأخرى؟

وهذه الأس��ئلة، في تقديري، ليس��ت هامش��يَّة ولا عابرة، بل هي ضروريَّة لفهم ما إذا كان هذا 

التحوُّل يمثِّل بالفعل ذروة نضج الفكر الإنساني، أم أنَّه يخفي في عمقه بذور أزمة فلسفيَّة ومعرفيَّة 

عميقة. وقد بدا لي أنَّ الإجابة عن هذه الأسئلة ليست شأناً فلسفيًّا صرفاً، بل تتَّصل اتصاًال وثيقًا 

بجوهر الوعي الإنساني المعاصر، الذي يجد نفسه اليوم واقفًا عند مفترق طرق: بين سيادة الذات 

ة. وتفكُّكها، بين حُريَّتها وسلطتها، وبين حقيقتها وتشكّلاتها الاجتماعيَّة المتغِّري

وتتجَّىل الإشكاليَّة المركزيَّة، التي أسعى إلى معالجتها في هذا البحث، في السؤال عن: كيف 

تحوَّل الإنس��ان، في الفلسفة الغربيَّة الحديثة، من كائن محدود خاضع لسلطة مفارقة، إلى كائن 

س للحقّ والقيمة انطلاقاً من ذاته؟ وتتفرّع عن هذه الإشكاليَّة المركزيَّة مجموعة من  »مؤلَّه« يؤسِّ

الأسئلة النقديَّة المحوريَّة، من أبرزها: ما الذي مكَّن هذا التحوُّل من أنْ يتحقَّق فكريًّا وتاريخيًّا؟ 

وهل يمثِّل هذا التحوٌّل فعًال تحرُّرًا من السلطة الخارجيَّة، أم أنهّ أعاد إنتاجها ولكن بصيغة داخليَّة؟ 

ثم م��ا العلاقة بين إعلان »موت الإله« عند )فريدريك نيتش��ه -Friedrich Nietzsche( و»نهاية 

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



30

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الإنس��ان« عند )ميش��ال فوكو- Michel Foucault(؟ هل هما مرحلتان متتاليتان ضمن مشروع 

فلسفي واحد، يتناول تأليه الإنسان؟ أم أنّ كًّال منهما يمثِّل لحظة قطيعة ونهاية لذلك المشروع؟ 

يَّة هذه الأسئلة، كما أراها، تتجاوز نطاق الفلسفة النظريَّة لتتغلغل في صميم الإشكالات  إنّ أهمِّ

، فإنَّ هذا  التي تحكم فهمنا المعاصر للإنس��ان، وللذات، وللحريَّة، وللسلطة، وللقِيمة. ومن ثمََّ

رٍ مفاهيمي، بل يسعى إلى التوغُّل في التحوُّلات البنيويَّة  البحث لا يقتصر على مجرِّد عرضٍ لتطوِّ

الت��ي طرأت على الوعي الغربي الحديث، والتي انعكس��ت بصورة مب��اشرة على تصوِّره للذات 

الإنسانيَّة. 

وبن��اء على ذل��ك، فإنَّ أهميَّة الموض��وع تكمن في كونه لا يعُالج مس��ألة نظريَّ��ة مجرَّدة، بل 

يتناول تحوًُّال جوهريًّا في تصوُّر الإنس��ان لنفسه، ولموقعه في الكون، ولمصدر شرعيَّته المعرفيَّة 

والخُلقُيَّة. ففهم هذه التحوُّلات لا يعني تتبُّع س��ياقاتها الفكريَّة فقط، بل قراءة دقيقة لتغُّري موقع 

الإنس��ان بين مفهومي »الخضوع« و»التأليه«، وبين كونه مخلوقاً تابعًا لقِيَم متعالية، أو كونه ذاتاً 

مُطلقة تقرِّر المعنى بذاتها ولذاتها.  

أمّ��ا عن المنهج الذي يعُتمد عليه في البحث، فه��و المنهج التحليلي–التاريخي–المقارن؛ إذ 

يسعى من خلاله إلى تتبُّع التحوُّلات الكبرى التي طرأت على مفهوم الذات الإنسانيَّة في الفلسفة 

الغربيَّ��ة عبر مراحلها التأسيس��يَّة والتحوُّليَّة. بمعنى أننّي لا أكتفي بع��رضٍ تاريخي للأفكار، بل 

أسعى إلى تحليلها، وتفكيكها، ومقارنتها في ضوء سياقاتها الفكريَّة والتاريخيَّة، مع التوقُّف عند 

لحظات التحوُّل الحاسمة، التي أسهمت في إعادة تشكيل صورة الإنسان بوصفه مصدرًا للحقيقة 

والقِيمة. وفي سبيل الإجابة عن الإشكاليَّة المطروحة، سوف أعتمد في هذا البحث على مجموعة 

من الأسئلة الفرعيَّة التي تشكّل بمجموعها المحاور الرئيسة للبحث، وهي: 

كيف تموضع الإنسان في الفلس��فة اليونانيَّة والعصور الوسطى بين التبعيَّة للمفاهيم .11

المفارقة، »مثل عالم المثُلُ أو العقل الإلهي«، وبين فكرة السمو الإنساني؟

ما الإس��هام الذي قدّمه مشروع )رينيه ديكارت-René Descartes( في إعادة تأسيس .22

مركزيَّة الذات، وجعلها مرجعًا للمعرفة واليقين؟

كيف أعاد )إيمانويل كانط -Immanuel Kant( تحديد موقع الإنسان عبر منحه سلطة .33



31 10

التشريع الخُلقُي الذاتي من خلال العقل العملي؟

ماذا يعني إعلان )نيتشه( “موت الإله”؟ وما الذي تمثلّه فكرة “الإنسان الأعلى” القادر .44

على ابتكار القِيَم بنفسه؟

كيف فّرس )فوكو( الذات بوصفها بناءً تاريخيًّا يتأثَّر بآليَّات الس��لطة والخطابات؟ وما .55

دلالة إعلانه عن “نهاية الإنسان” في السياق المعرفي الغربي؟

: موقع الإنس��ان بين التبعيَّة والتس��امي في الفلس��فات الكلاس��يكيَّة  أوًَّال

والوسيطة

في البداية، يمكن التمييز بين الإنس��انويَّة والأنس��نة، بوصفهما مدخ�ًا�لً لفهم التطوُّر الفكري 

للإنس��انيَّة في الفكر الغربي. تمثُّل الإنس��انويَّة )Humanism( تيَّارًا فكريًّا وفلسفيًّا تاريخيًّا يضع 

، في مركز الاهتمام، ويؤكِّد على كرامته، وقدرته على الفهم،  الإنسان، باعتباره كائنًا عاقًال وفاعًال

ل المسؤوليَّة، مع رفض إخضاعه لقوى أو حقائق تتجاوز الطبيعة))). بينما تشير  والإبداع، وتحمُّ

الأنس��نة )Humanization( إلى جعل أي نظام أو ممارسة أو إنتاج أكثر مراعاة للإنسان وحقوقه 

وكرامته، من دون أنْ تكون بالضرورة مشروعًا فلسفيًّا أو حركة ثقافيَّة متكاملة، كما هي الحال في 

الإنسانويَّة. ومن هنا، نرى أنهّ يمكن اعتبار الأنسنة امتدادًا عمليًّا لمفهوم الإنسانويَّة؛ إذ تركَّز على 

الإنسان بوصفه محورًا للمعنى والسلوك))). 

ومهما يكن من أمر، فإنَّ الفكر الشرقي القديم قد شهد اتجاهاتٍ شكّكت في الدين، وأعادت 

الاعتبار للإنس��ان. ففي الهند، ظهرت مدرس��ة كارفاكا )Cārvāka( المادِّيَّة الإلحاديَّة في القرن 

السادس قبل الميلاد، مؤكِّدة أنّ العالم المادّي وحده هو الموجود، وأنَّ الأديان بدع بشريَّة زائفة، 

 )Confucius-س )كونفوش��يوس�� ��ف. أمّا في الصين، فقد أسَّ داعية إلى متعة الحياة بدل التقشُّ

منظومة خُلقُيَّة وسياس��يَّة، ارتكزت على الإنس��ان أكثر من الآلهة، رغم إقراره بوجودها، واشتهر 

بقاعدته الذهبيَّة: »عامِل الآخرين كما تحبّ أنْ يعاملوك«، التي غدت أساسً��ا خُلقُيًّا عالميًّا تبنّاه 

1 - أندريه لالاند: موسوعة لالاند الفلسفيَّةالمجلد الثاني، ص569
2 - Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, p.28

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



32

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

دينيّون وإنس��انويوّن على الس��واء))). وعلى ه��ذا، يمكن القول إنّ جذور الإنس��انويَّة تمتدّ أيضًا 

إلى الفكر اليوناني القديم؛ حيث صاغ )بروتاجوراس-Protagoras( فكرته الشهيرة عن الإنسان 

بوصفه »مقياسَ كلِّ شيء«، معتبراً الإدراك الفردي المرجع الوحيد للحقيقة، وهو ما نفى إمكانيَّة 

وج��ود معرف��ة موضوعيَّة ثابتة. وفي هذا الس��ياق، غدت الخطابة والفنّ البلاغي أدوات رئيس��ة 

للنجاح والمكانة الاجتماعيَّة؛ فالسفسطائيّون، ومن بينهم )بروتاجوراس(، تعلَّموا فنون الإقناع، 

ة الأضعف أقوى«، الأمر الذي ربط اللغة بالهُويَّة الإنسانيَّة،  حتى بلغ بهم الأمر إلى »جعل الحجَّ

وأثار نقاشات خُلقُيَّة في حدود استخدام البلاغة))). 

وعلى النقيض من طرح )بروتاجوراس( والسفس��طائيّين، رأى )أفلاطون-Plato( أنّ الإنس��ان 

. ومن خلال »أسطورة  وحده لا يمكن أنْ يكون معيارًا للحقيقة؛ لأنَّ الإدراك البشري نسبي ومتغِّري

، يحتاج إلى التحرُّر بالصعود نحو  الكهف«، صُوِّر الإنس��ان كائنًا يعيش في وَهْم الإدراك الحِّيس

نور المعرفة وعالم المثُلُ؛ حيث تكمن الحقيقة الثابتة. وهكذا، جعل )أفلاطون( الإنس��ان تابعًا 
يَّة والذاتيَّة.))) لمعيار متعالٍ يتجاوز التجربة الحسِّ

مت المدارس الفلس��فيَّة، مثل الرواقيَّ��ة، والأبيقوريَّة،  وفي تطوّر لاح��ق للفكر اليون��اني، قدَّ

والش��كِّيَّة، تصوُّرات جديدة للفعل الإنساني. سعت هذه المدارس إلى إيجاد توازن بين قدر من 

الاس��تقلال النس��بي عن المرجعيَّة الإلهيَّة، وبين الاعتراف بوجود مبادئ كونيَّة س��امية، تتجاوز 

حدود التجربة الإنسانيَّة. فقد رأى الرواقيّون الإنسان جزءًا من نظام كونّي محتوم يخضع لقوانين 

العقل الكلي، في حين اعتبر الأبيقوريوّن أنّ الآلهة بعيدة عن شؤون البشر ولا تتدخَّل في مجريات 

حياتهم)))، وتتجّىل قيمة )إبيقور-Epicurus( في الفكر الإنسانويّ لطرحه نموذجًا للحياة الجيِّدة 

قائماً على الإنس��ان ذاته، دون  الحاجة إلى الآلهة أو الماورائيَّات)))، بينما ذهب الش��كِّيُّون إلى 

1 -  ستيفن لو: الإنسانويَّة: مقدمة قصيرة جدا، ص ص.16-15
2 - Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, p.28
3 - Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, pp.28-30
4 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.31

5 - ستيفن لو: الإنسانويَّة: مقدمة قصيرة جدا، ص19



33 10

أنَّ الحقيقة المطلقة تتجاوز قدرات الإنس��ان، ولا يمكنه بلوغه��ا.))) وبهذا، برز نوع من التوازن 

بين النظر إلى الإنس��ان بوصفه كائنًا مستقًّال نسبيًّا، وبين الإقرار بوجود مجال إلهيّ أسمى. ومع 

ة العُليا؛ حيث غدا يسوع  بداية العهد المسيحي، جرى دمج البُعد الخُلقُيّ للإنسان مع فكرة القوَّ

يس )أوغسطين-Saint Augustin(، مؤكّدًا  محور الفكرة الخُلقُيَّة العُليا. وفي هذا السياق، برز القدِّ

محدوديَّة الإنسان، واعتماده على النعمة الإلهيَّة، وهو ما أعاد طرح تساؤلات جوهريَّة عن حُرّيَّة 

الإنسان ومسؤوليَّته أمام الله))). 

وخلال العصور الوس��طى، ظلَّ البُعد الديني حاضًرا في تشكيل صورة الإنسان؛ إذ قامت 

الأديرة بحف��ظ التراث الكلاس��يكي، وأنش��أت الكاتدرائيَّات والجامعات م��دارس للبحث 

 -)John of Salisbury-(((والحوار. وفي هذا الس��ياق، برز مفكّرون -مثل )جون السالزبوري

الذين س��عوا إلى وَصْل الفكر الكلاسيكّي بالتصوُّر المسيحي، مؤكِّدين قيمة الإنسان ضمن 

الإطار الإلهي))). 

ومع الانتقال إلى عصر النهضة، أخذت ملامح جديدة تتبلور في النظر إلى الإنسان؛ إذ أعاد 

 Albertino -(((( و)ألبرتينو موساتوLovati, Lovato dei-(((مفكِّرون، مثل )لوفاتو دي لوفاتي

1 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.31
2 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.32

3 - يعُدّ جون السالزبوري )20/1115–1180م( من أبرز مفكري النهضة الفكريَّة في القرن الثاني عشر؛ إذ 
ساهم في تطوير الفلسفة السياسيَّة والخُلقُيَّة، وفي نشر التعاليم الأرسطيَّة، التي كانت في طور الترجمة والانتشار 
في أوروبا اللاتينيَّة. تلقّى تعليمه في باريس، وخدم الكنيسة حتى ارتقى إلى منصب الأسقفيَّة. اتَّسم فكره بالنزعة 
الإنسانيَّة التي تعُلي من كرامة الإنسان والطبيعة، وبالشكِّيَّة المعتدلة، التي ترى أنَّ المعرفة لا تتجاوز الحقيقة 
الاحتماليَّة القابلة للمراجعة. وقد عَّرب عن هذه الرؤيةَ في مؤلَّفاته الكبرى، مثل السياسي )Policraticus( وما 

وراء المنطق )Metalogicon(؛ حيث تناول قضايا السلطة والمعرفة، ودافع عن قيمة الفلسفة والفنون الحُرَّة.
4 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.33

5 - يعُدّ لوفاتو دي لوفاتي )1240–1309م( من أوائل الإنسانيين في أوروبا؛ إذ كان موظفًا مدنيًا بارزاً في بادوفا، إلى جانب 
مكانته بصفته شاعراً وعالماً. كرسّ جهوده لإحياء التراث اللاتيني الكلاسيكي عبر تحقيق النصوص القديمة وتطوير أسلوب 

كتابي جديد متأثر بالقدماء. وأسهم عمله في تجديد الاهتمام بالآداب الكلاسيكيَّة وتشكيل ملامح الفكر الإنساني المبكر(.
6 - وُلد موساتو عام 1261 وتوفي عام 1329، وكان رجل دولة وكاتباً بارزاً في القرن الرابع عشر. بدأ حياته 
ناسخًا للمخطوطات قبل أن يترقى إلى مناصب مهمة ويؤدي أدوارًا دبلوماسيَّة. نال شرف التتويج بصفته شاعراً 

عام 1315، وتعَُدّ أعماله التاريخيَّة والأدبيَّة من أهم المصادر التي مهدت لظهور النزعة الإنسانيَّة الإيطاليَّة.

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



34

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Mussato( إحياء الكتابات الكلاس��يكيَّة، مسلطّين الضوء على الإنسان بوصفه كائنًا ذا قيمة 

مستقلِّة، مع الاستمرار في العناية باللغة والأسلوب. وقد مهَّد ذلك الطريق لظهور الإنسانويَّة 

الحديثة التي ركَّزت على حقوق الفرد واستقلاله الخُلقُي والسياسي))).  

ومع عصر التنوير، بلغ مشروع الإنسانويَّة مرحلة النضج الفلسفي؛ إذ أصبح الفرد الحُرّ والعاقل 

محور الاهتمام، يتمتَّع بحقوق أصيلة، ثابتة بطبيعته، غير قابلة للانتقاص أو التنازل. وقد استلهم 

مفكِّرو التنوير من التراثين الكلاس��يكي والمس��يحي، لإعادة تعريف علاقة الإنسان بالمجتمع، 

والقانون الطبيع��ي، مؤكِّدين على المس��اواة والحُريَّة، بوصفهما أساس�ني للتنظيم الاجتماعي 

والسياسي))). 

ويتَّض��ح من هذا التطوّر التاريخي أنَّ مفهوم الأنس��نة لم يكن ثابتً��ا في الفكر الغربي، بل ظلَّ 

اً؛ إذ وُضع الإنسان تارةً في أفق التبعيَّة لمعيار أعلى، وتارةً أخرى في أفق الاستقلال  جدليًّا ومتغّري

ا الإنس��انويَّة، في هذا الس��ياق، فلم تكن مجرَّد فكرة فلسفيَّة  بوصفه مركزاً للحقيقة والحقوق. أمَّ

دًا، يضع الإنس��ان في قل��ب الاهتمام، ويعُلي من  ميتافيزيقيَّ��ة، بل مشروعً��ا ثقافيًّا وفكريًّا متجدِّ

كرامته وحُريَّته، في تفاعل مستمرّ مع أس��ئلة كلّ عصر))). ومع ذلك، فإنَّ مصطلح »الإنسانويَّة« 

بالمفهوم المعاصر، لم يظهر إلا في أوائل القرن التاسع عشر )1808م(، على الرغم من أنَّ جوهره 

كان حاضًرا في الفكر الأوروبي قبل ذلك بقرون. فقد اس��تخدم الفيلس��وف )فريدريك نيثامر))) 

-Friedrich Immanuel Niethammer( هذا المصطلح للتعبير عن مشروع تربويّ، يهدف إلى 

تنشئة الأفراد عبر دراسة الثقافة والآداب الكلاسيكيَّة، ولا سيِّما الأدب اليوناني واللاتيني، وتعزيز 

مكانة الإنسان وكرامته))).

1 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.34
2 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, pp.40-41
3 - Andrew Copson: What Is Humanism?, p.5

4 - فريدريك إيمانويل نيثامر )1766–1848( فيلسوف ومصلح تربوي ألماني، صاغ مصطلح “الإنسانويَّة” 
عام 1808. أراد بهذا المفهوم التأكيد على دور الأدب الكلاسيكي والثقافة الإنسانيَّة في التعليم مقابل النزعة 

العمليَّة البحتة 
5 - إبراهيم بن عبدالله الرماح: الإنسانويَّة المستحيلة: إشكالات تأليه الإنسان وتفنيدها في الفكر المعاصر، 

ص19



35 10

ثانيًا: )ديكارت( وتأسيس مركزيَّة الذات.

ثلُّ منعطفًا جذريًّا في تاريخ الفلس��فة الحديثة؛ إذ  يلُاحظُ أنَّ مشروعَ )ديكارت( الفلس��فيّ، ُمي

لم يعُد البحثُ عن الحقيقة ينطلقُ من الكون كما فهمه الأقدمون، بل من يقيٍن توُلِّده الذاتُ عبر 

الش��كّ. وقد اتخّذ )ديكارت( هذا القرارَ المنهجيّ ليمنحَ الذاتَ موقعً��ا جديدًا، باعتبارها نقطةَ 

ه بوضوحٍ  البدء، والمعيارَ الذي يتولَّد منه النظامُ المعرفّي بأسره. كما عرضَ )ديكارت( هذا التوجُّ

في كتابه »الخطاب في المنهج«؛ حيث نظَّم أفكاره في ستَّة أقسام، أبرزَ فيها دورَ الذات بوصفها 

الفاعلَ الذي يضع القواعدَ بنفسه، ويختبُر نتائجَها))).

وانطلاقاً من هذا الأس��اس، كرسّ )ديكارت( جُهده لتأسيس قاعدة الوضوح والتمييز، ومكَّن 

الذات من ممارس��ة دورها الرئيس. فقد رفض كلَّ ما لا يظهر لها بوضوحٍ وجلاء، وما لا يستطيع 

التحقُّق من صدقه بلا ش��كّ، وص��اغ لأجل ذلك قواع��د المنهج الأربع: البداه��ة، والوضوح، 

والتحليل، والتركيب، والإحصاء. وبّني )ديكارت( من خلال هذه القواعد أنَّ الذات ليست مجرَّد 

نقط��ة انطلاق مؤقَّتة، بل أصبحت المعيار الذي يوجّه حركة الفكر ويراقبها. فهي تضع الضوابط 

لنفس��ها، وتعيد اختبارها باستمرار، وتحكم على مسارها المعرفي. وهكذا، لم يكتفِ )ديكارت( 

بأنْ يمنح الذات موقع الصدارة، بل زوَّدها بالأدوات التي تمكِّنها من ضبط مسار تفكيرها، وتحرير 

نفسها من أيِّ سلطة خارجيَّة، وجعلها مشّرعة لنفسها، وقادرة على ضمان اتسّاق نظامها المعرفي 

من الداخل))).

ولم يقت�رص )ديكارت( ع�ىل تزويد الذات ب��الأدوات المنهجيَّة التي تضبط مس��ار تفكيرها، 

ها بدعائم عمليَّة، تحفظ انسجامها  وتحرُّرها من كلِّ سلطة خارجيَّة، بل حرص أيضًا على أنْ يمدَّ

ه »الأخ�الق المؤقَّتة«. فبع��د أنْ أدخل العقل في  خلال مرحلة الش��كّ. ولذلك، وضع ما س�ّا�مّ

تجربة الش��كّ المنهج��ي، أدرك الحاجة إلى قواعد عمليَّة تمكِّن الذات م��ن متابعة طريقها دون 

ارتباك. فجاءت هذه الأخلاق الانتقاليَّة لتؤكِّد على طاعة القوانين والدين، والثبات في التصرُّفات، 

والسيطرة على النفس، واعتبار تهذيب العقل أسمى المهن وأشرفها. وبذلك أبرز )ديكارت( وعيه 

1 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.220-222
2 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.238-257

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



36

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

بالصعوب��ات التي ق��د تواجه الذات إذا ترُكتِ بلا دعم عملي، وأوضح أنَّ الاس��تقلال العقلي لا 

يكتمل إلا إذا استند إلى قواعد سلوكيَّة، تحفظ توازن الذات وانسجامها مع محيطها الاجتماعي 

والديني))).

وبعد أنْ زوَّد )ديكارت( الذات بالأدوات المنهجيَّة، انتقل إلى اللحظة الحاس��مة، التي عُرفت 

ب��ـ »الكوجيتو« )Cogito(: أن��ا أفكّر، إذًا أنا موجود. ففي كتاب��ه “الخطاب في المنهج”، عرض 

مها بشكل أوضح وأدقّ،  )ديكارت( هذه الحقيقة بصياغة موجزة، ثمَّ عاد في التأمُّلات الثانية، ليقدِّ

مؤكِّدًا أنَّ وجود الذات يظلّ قائماً ما دامت تمارس فعل التفكير. وبذلك أوضح أنَّ وجود الإنسان 

ليس معطىً مفروضًا مسبقًا، بل حقيقة تثبت نفسها في كلِّ لحظة يباشر فيها العقل فعل التفكير. 

ومن هنا، جعل )ديكارت( الكوجيتو الخاتمة الطبيعيَّة لمراحل البحث الس��ابقة، والمرتكز الذي 

أسّس عليه كامل نظامه الفلسفي))).

��س عليه نظامه الفلس��في، رأى أنَّ  لكنَّ )ديكارت(، بعد أنْ جعل الكوجيتو المرتكز الذي أسَّ

اليقين الذاتي وحده لا يكفي لبناء معرفة صحيحة عن العالم الخارجي. ومن هنا، ربط )ديكارت( 

مركزيَّة ال��ذات بصدق الإله، الذي يضمن مطابقة ما تدركه ال��ذات بوضوح وتمييز للواقع. فقد 

حًا في  اعتبر أنَّ الله الصادق يحَ��وْل دون أنْ يخُدع العقل في إدراكاته الواضحة والمتميِّزة، موضِّ

الوقت نفس��ه أنَّ الخطأ لا يصدر عن العقل في حدِّ ذاته، بل يحدث عندما تتجاوز إرادة الإنسان 

حدود فهمه، فيصدر حكًام بلا إدراك كافٍ. وبذلك لم يكن برهان )ديكارت( على وجود الله هدفاً 

دينيًّا فحسب، بل شكّل شرطاً ضروريًّا لقيام المعرفة، وامتدادًا طبيعيًا لفكرته عن الكوجيتو))).

وبع��د أنْ ربط )ديكارت( مركزيَّة الذات بصدق الإل��ه، الذي يضمن مطابقة ما تدركه بوضوح 

وتميي��ز للواقع، انتقل إلى تحديد طبيعة الإنس��ان م��ن خلال مبدأ الثنائيَّة بين النفس والجس��د. 

فالنفس عنده جوهر مفكِّر مستقلّ، بينما الجسد جوهر مادِّي ممتدّ. ولهذا، نسب الهُويَّة الحقيقيَّة 

1 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.258-273 
2 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.276-278. & see also René 

Descartes: Principles of Philosophy, pp.196-197
3 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.460-468. & see also René 

Descartes: Principles of Philosophy, pp.204-207 



37 10

ل الس��ادس أكّد )ديكارت( على أنَّ الذات المفكِّرة  إلى الفكر لا إلى الجس��د المادي. وفي التأمُّ

خ وجودها الواضح  تظلّ موجودة حتى في حال غياب الجس��د، مبرزاً بذلك اس��تقلاليَّتها، ورسَّ

ح الكيفيَّة  الذي يشكّل أساس الهُويَّة الإنس��انيَّة))). وفي خطوة أخرى، حاول )ديكارت( أنْ يوضِّ

التي تتَّحد بها النفس مع الجس��د. فأوضح أنَّ الغ��دة الصنوبريَّة هي المركز الذي يجري فيه هذا 

الاتصال، ورأى أنَّ الإرادة الحُرَّة للإنسان قادرة على توجيه الانفعالات والسيطرة عليها بالمعرفة. 

ا بين النفس والجس��د، بل تش�ري إلى  وتظُهِ��ر هذه المحاولة أنَّ الثنائيَّة عنده لا تعني انفصاًال تامًّ

دة بينهما؛ حيث يتبادل كلٌّ منهما التأثير في الآخر))). علاقة تفاعل معقَّ

وفي س��ياق حديث��ه عن العلاقة بين النفس والجس��د، لم يكت��فِ )دي��كارت( بتوضيح كيفيَّة 

ة الصنوبريَّة، ودور الإرادة الحُرَّة في توجي��ه الانفعالات، بل انتقل إلى إبراز  اتحاده�ام عبر الغدَّ

مفهومه عن الكمال الإنساني. ومن هنا، يتَّضح أنَّ )ديكارت( لا يرى الكمال صفة ثابتة ومطلقة، 

بل يقدّمه بوصفه عمليَّة مس��تمرَّة يضبط فيها الإنس��ان إرادته ضمن حدود فهم��ه. وعندما تلتزم 

ة، فتقترب بذلك من  ال��ذات بقواعد الوضوح والتمييز، يزداد يقينها، ويصبح حكمه��ا أكثر صحَّ

نح مرَّة  فضيلة الثبات وحس��ن الاختيار. وهكذا، يظهر أنَّ الكمال عند )ديكارت( ليس معطىً ُمي

واحدة، بل مشروعًا يتطوَّر تدريجيًّا من خلال التدريب العقلي والخُلقُي معًا، ويقتضي ممارس��ة 

يوميَّة للسيطرة على الرغبات والانفعالات))) .

م )ديكارت( الكمال الإنس��اني مشروعًا يتط��وَّر تدريجيًّا ع�رب التدريب العقلي  وبع��د أنْ ق��دَّ

والخُلقُ��ي، عَّرب عن وحدة مشروعه الفلس��في، من خلال صورة ش��جرة الفلس��فة؛ حيث جعل 

الميتافيزيقا جذورها، والفيزياء جذعها، وتفرَّعت عنها أغصان العلوم التطبيقيَّة والأخلاق. وفي 

يَّة الذات؛ لأنَّها هي التي  ه��ذا التصوُّر، لا يكتمل نضج الفضيلة إلا بنضج المعرفة، وت��زداد أهمِّ

تقود المس��ار من الجذور إلى الثمار. وتكشف هذه الصورة أنَّ مشروع )ديكارت( لا يقتصر على 

1 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.512-523
2 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.916-931
3 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.460-468. & see also René 

Descartes: Principles of Philosophy, pp.206-207

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



38

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ه السلوك الخُلقُي،  ��س العلوم الطبيعيَّة، ويوجِّ تأس��يس يقين ميتافيزيقي فحسب، بل يمتدُّ ليؤسِّ

جامعًا بين النظر العقلي، والممارسة العمليَّة في وحدة متكاملة))).

ومن خلال ه��ذا التصوُّر الكِّيل الذي بلوره )ديكارت(، كش��ف عن مفارق��ة عميقة؛ إذ جعل 

الذات نقطة البداية والمعيار الرئيس، لكنَّه في الوقت نفسه ربط يقينها بالصدق الإلهي لتثبيته. كما 

ل الذات مسؤوليَّة تفسير اتحادها بالجسد، وألزمها بالاستناد إلى تربية خُلقُيَّة تكبح تجاوزات  حمَّ

الإرادة. ومع ذلك، أحدث )ديكارت( تحوًُّال جوهريًّا عندما رسّخ مركزيَّة الذات العاقلة؛ فهي التي 

د طريق كمالها العملي. وفي هذا السياق،  تضع المنهج، وتنتزع اليقين، وتضبط انفعالاتها، وتحدِّ

أبرز )ديكارت( البُعد الحداثي لفلس��فته؛ إذ بنى الحقيق��ة باعتبارها مشروعًا ينطلق من الداخل، 

وجعل السعادة ثمرة معرفة تصحّح الإرادة، لا امتيازاً كونيًّا سابقًا))).

ثالثًا: )كانط(: الإنسان مشّرع الأخلاق.

وعندما ننتقل إلى )كانط(، نجده ينظر إلى الإنسان بوصفه مشرِّعًا للأخلاق؛ إذ يجعل العقل 

العم�يل مصدر الإلزام. فالإرادة العاقلة هي التي تضع القانون لنفس��ها، وتلُزم ذاتها باحترامه، 

ة، أو الس��لطة، أو حتى م��ن إرادة إلهيَّة تفُهم  ولا تس��تمدُّ الشرعيَّة الخُلقُيَّة من الطبيعة، أو اللذَّ

بصفتها أمراً خارجيًّا، بل من استقلال الإرادة عن كلِّ باعث غريب. وبهذا رسّخ )كانط( المعنى 

الجوهري القائل: إنَّ الإنس��ان مشّرع للأخلاق، لا مجردّ متل��قٍّ لأوامر تفُرض عليه من خارج 

عقله العملي.

 ويصوغ )كانط( هذا المعنى في ثلاثة محاور رئيسة: فهو يجعل الأمر المطلق معيارًا للتقويم، 

ويقيم الاستقلال الذاتي أساسًا للتشريع، ويصوغ »مملكة الغايات« أفقًا معياريًّا ترى فيه الذوات 

العاقلة نفسها واضعةً للقانون، وملتزمةً به في آن واحد. ومن هنا، يرتبط معنى الحُريَّة عنده بالفعل 

التشريع��ي؛ فالإرادة، بما هي س��بب عقلي، تعمل »تحت فكرة الحُريَّ��ة« وتخضع لقانون كوني 

تس��نّه بما هي عقل، لا لقانون طبيعي مفروض عليها. وبذلك يبّني )كانط( أنَّ الحُريَّة لا تنفصل 

1 - René Descartes: Principles of Philosophy, pp.186-192
2 - René Descartes: Principles of Philosophy, pp.186-207



39 10

عن التشريع الذاتي، وأنَّ كرامة الإنس��ان تستند إلى قدرته على أن يكون مشرِّعًا لنفسه ولغيره في 

آن واحد))). 

ة« بوصفها الخير المطلق  وانطلاقاً من هذا الإطار، أسّ��س )كانط( مدخله من »الإرادة الخ�ّر�يّ

الوحيد. فالمواهب والقدرات، كالذكاء، أو الشجاعة، أو غيرهما، لا تكتسب قيمة خُلقُيَّة إلا حين 

قها، بل من ذاتها، أيّ من نيَّتها  ة. وهذه الإرادة لا تستمدّ خيريَّتها من نتائج تحقُّ هها إرادة خّري توجِّ

واحترامها للواجب. وهكذا جعل )كانط( معيار القيمة الخُلقُيَّة قائماً على المبدأ الذي يصدر عنه 

الفعل، لا على أثره المنفعي أو ثمرته العمليَّة))). 

ة أساس القيمة الخُلقُيَّة، انتقل إلى التمييز بين “الفعل وفق  وبعد أن جعل )كانط( الإرادة الخّري

الواجب”، و“الفعل من أجل الواجب”. فمجرَّد التوافق الشكلي مع الواجب، لا يكفي ما لم ينبثق 

الفع��ل عن باعث احترام القانون نفس��ه. ومن هنا، يقوم التقويم ع�ىل معيارين متكاملين: قابليَّة 

القاعدة القصوى للتعميم بلا تناقض، بوصفها مشروعيَّة شكليَّة، وباعث الاحترام بوصفه شرط 

القيمة الخُلقُيَّة. فالكذب يرُفض لا لأنه يضّر بس��معة فاعله أو يخلّ بمصلحته، بل لأن قاعدته لا 

تصلح أن تكون قانوناً كونيًا، ولأن احترام القانون يفرض الامتناع عنه حتى في غياب المنفعة))). 

ومن هذا الأس��اس ينتقل )كانط( إلى تعريف الاستقلال الذاتي، فيجعل الإرادة قانوناً لذاتها؛ 

فهي لا تحتاج إلى باعث أو مصلحة كي تلتزم بقاعدة كونيَّة، بل تستند إلى صورة القانون وحدها: 

»لا تتبنَّ مبدأً إلا إذا أمكن أن يكون قانوناً كونيًّا«. وبهذا يميّز بين الاستقلاليَّة التي تشّرع من داخل 

العقل، والغيريَّة التي تتلقَّى القانون من موضوع خارجي. ومن هنا، يجعل استقلال الإرادة أساس 

الأخلاق وشرط صدور الأوامر المطلقة))).

وبن��اءً على ذلك، أكّد )كان��ط( على التطابق بين الحُريَّة والتشري��ع الخُلقُي؛ فالحُريَّة لا تعني 

الانفلات من القانون، بل خضوع الإرادة لقانون تشّرعه هي بنفس��ها: “الإرادة الحُرَّة والخاضعة 

1 - Robert Johnson, and Adam Cure ton: Kant’s morel philosophy
2 - Immanuel Kant: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, pp.31-33
3 - Immanuel Kant el: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, pp.50-62
4 - Immanuel Kant: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, pp.62-63

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



40

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

للقوانين الخُلقُيَّة شيء واحد بعينه”. وهكذا تتحقَّق الحُريَّة عمليًّا حين يتصرفّ الفاعل وفق قاعدة 

يستطيع أنْ يريد تعميمها، أي حين يطيع قانون العقل الذي يصدر عنه))). 

ومن هذا التطابق بين الحُريَّة والتشريع الخُلقُي تنشأ كرامة الإنسان. وهنا يصوغ )كانط( التمييز 

ا ما يسمو فوق كلّ ثمن،  بين ما له ثمن، وما له كرامة: فكلّ ما له ثمن يمكن استبداله بمكافئ، أمَّ

فله كرامة. وبما أنّ الإنس��ان يشّرع ذاتيًا ويخضع لقانون عقله، فإنه يعُدّ غاية في ذاته لا وس��يلة، 

ة- بما هي احترام للواجب- مقام الكرامة الإنسانيَّة في »مملكة الغايات«))). فتؤسّس الإرادة الخّري

رابعًا: نيتشه: موت الإله وولادة الإنسان الأعلى.

وبالانتقال من )كانط( إلى )نيتشه(، ندخل منعطفًا جديدًا في تاريخ الفلسفة الحديثة؛ إذ يفتتح 

)نيتش��ه( كتابه »العلم المرح« بإعلان فلس��في جريء، جعل من »موت الإله« حدثاً كونيًّا، أطاح 

بالمرجعيَّة المتعالية للمعنى. ففي مقطع »المجن��ون« يصّرح بوضوح: »إن الله مات!… ونحن 

قتلناه«، ويطرح تس��اؤًال عميقًا: إلى أين نسير »بعيدًا عن كل الش��موس«؟ ولم يكن )نيتشه( هنا 

يقدّم إلحادًا تقريريًّا بقدر ما كان يشخّص حالة حداثيَّة فقََدَ فيها الإنسان مرجعيَّته العُليا، فتفكّكت 

المقاييس وانهارت المرجعيَّات. وقد صوّر الفراغ الذي خلفّه سقوط المطلق باعتباره رعبًا وبداية 

في آنٍ واحد؛ لحظة تستدعي أنْ يبتكر الإنسان قِيًَام جديدة، بدل الارتهان لقيم بالية))). 

وبعد أنْ صوّر )نيتشه( في مقطع »المجنون« موت الإله، وما خلفّه من فراغ، عمّق التحليل في 

فقرة »م��ا الذي تعنيه بهجتنا؟«؛ حيث انتقل من صرخة المجنون إلى نبرة الباحث الهادئ، الذي 

يلاحظ أنَّ »الحدث الأعظم« بدأ يلقي »أوَّل ظلاله«، وأنَّ الوعي التاريخي لم يستوعبه بعد. وهنا 

ميّز )نيتشه( بين وقوع الحدث وتلقّيه، مؤكّدًا أنَّ ما انهار ليس عقيدة دينيَّة فحسب، بل بِنْيةَ قِيمَيَّة 

ومعرفيَّة، كوَّن »أخلاقنا الأوروبيَّة برمتها«. ومن هذا المنظور، يقترح نيتش��ه »بهجة« لا تقوم على 

1 - Immanuel Kant: Groundwork of the Metaphysics of Morals, p53
2 - Immanuel Kant: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, p.63
3 - Friedrich Nietzsche: The Joyful wisdom, pp.167-168



41 10

ة ابتكاريَّة تغّري وجه الحياة بعد السقوط))). إنكار العدم، بل على القدرة على مواجهته بقوَّ

ومن هذا التشخيص، انتقل )نيتشه( إلى مرحلة إبداع القِيَم في “هكذا تكلمّ زرادشت”. فدعا إلى 

فضيلة يصوغها الإنسان من الداخل، ويجعلها تنمو من أهوائه بعد أنْ يهذّبها ويوجّهها، لا أنْ ينكرها 

باس��م قانون مفروض من الخارج. وهكذا جعل الهدف الأعلى للإنسان ينغرس في أهوائه نفسها، 

فتتحوّل بعد تهذيبها إلى فضائل خلاقّة. وبذلك أعاد الإنس��ان القوي كيمياء نفس��ه، فحوَّل سموم 

المعاناة إلى ترِياق، وحوّل الشهوات إلى طاقات إيجابيَّة. كما حذّر من كثرة “الفضائل” التي تولدّ 

صراعًا داخليًّا، وفضّل أنْ يختار الإنسان فضيلةً واحدة عميقة، تمنح حياته وحدتها واتجاهها))).

وفي س��ياق هذا الإبداع القِيمَي، يحللّ )نيتش��ه( في فصل »الش��جرة على التلّ« تجربة العزلة 

الحديثة، مبرزاً كيف تؤثِّر الضغوط النفس��يَّة والظروف التاريخيَّة الكامنة في الإنسان، أعمق من 

م )زرادشت-Zoroaster( نفسه هنا بوصفه مُوقظاً لا مُعزّياً؛ فهو  تأثير الصدمات المباشرة. ويقدِّ

يدعو الذات إلى مجابهة آلامها الدفينة؛ لأنَّ التحوّل الأصيل يبدأ من إدراك ما يعذِّب في العمق، لا 

من الاحتماء بأوهام المواساة. وهكذا تتبدّى العزلة عند )نيتشه( بداية عبور، لا نهاية انسحاب))).

ومن هذا العبور تنفتح إمكانيَّة الانتقال من مجرَّد تشخيص المعاناة إلى ابتكار قِيَم جديدة، وهو 

ما يوضّحه )نيتش��ه( بصورة أعمق في كتابه »ما وراء الخير والشّر«. فهنا يتَّضح أنَّ تجاوز الثنائيَّة 

التقليديَّة بين الخير والشّر لا يهدف إلى الفراغ الخُلقُي، بل يمهِّد لمرحلة من الإبداع القِيمَي. فلا 

يكتفي )نيتشه( بنقد الأخلاق الس��ائدة بوصفها نتاجًا لتاريخ من الصراع بين الضعفاء والأقوياء، 

ب��ل يوجّه النظر نحو إمكانيَّة أنْ يبتكر الإنس��ان قِيَمه بنفس��ه، بدل أنْ يخض��ع لقِيَم مفروضة من 

الخ��ارج. وهكذا يصبح »ما وراء الخير والشر« ليس رفضًا للأخلاق، بل دعوةً لإعادة تأسيس��ها 

قة تمنح الإنس��ان القوي القدرة على صياغة معنى جدي��د للحياة، تمهيدًا لظهور  ع�ىل إرادة خَّال

صورة »الإنسان الأعلى«))).

1 - Friedrich Nietzsche: The Joyful wisdom, p.275
2 - Friedrich Nietzsche: Thus Spake Zarathustra, p.35
3 - Friedrich Nietzsche: Thus Spake Zarathustra, p41
4 - Friedrich Nietzsche: Beyond good and Evil: prelude to a philosophy of the future, pp. 

viii–xii

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



42

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

وفي هذا الس��ياق، يعمّق )نيتش��ه( تحليله في كتابه »جينالوجيا الأخ�الق«؛ حيث يوجّه نقدًا 

لاذعًا إلى الفلاس��فة الإنجليز الذين ردَّوا أصل الأخلاق إلى مفاهيم المنفعة والاعتياد، بل وإلى 

النسيان أحياناً. ويرى أنَّ هذا التفسير اختزالي؛ لأنَّ الحكم على »الخير« لم يأتِ من الضعفاء، بل 

من الأقوياء، الذين فرضوا قِيَمهم من موقع الس��يادة. ومن هنا يميّز )نيتشه( بين »أخلاق السادة« 

التي تمجّد الق��وَّة والتفردّ، و»أخلاق العبيد« التي تحتف��ي بالتواضع والخضوع. كما يؤكِّد على 

أنَّ الأخلاق الحديثة، ولا س��يَّما المسيحيَّة والديمقراطيَّة، ليس��ت إَّال امتدادًا للمنظور العَبُودي، 

ة الفرد المبدع الحُرّ))).  وأنَّ فضح زيف هذا المنظور شرطٌ رئيس لابتكار قِيَم جديدة، تنبع من قوَّ

وهنا يتقدّم )نيتش��ه( خطوة أبعد؛ فـ »ما وراء الخير والشر« يستكمل مشروع الجينيالوجيا من 

خلال نقد الأسس الخفيَّة التي قامت عليها الفلسفة التقليديَّة، أيّ »التحيّزات الميتافيزيقيَّة« التي 

تعامل القِيَم كما لو كانت حقائق ثابتة وعليُا في ذاتها. ويرفض )نيتش��ه( هذا الافتراض، فلا يقبل 

القِيَم لمجردّ نبل خطاباتها، بل يطرح الس��ؤال الحاسم: من المس��تفيد منها؟ أتعزّز إرادة الحياة 

والقوَّة بفضلها، أم تضُعف الإنسان وتكبّله؟ لذلك يطالب بتجاوز ثنائيَّة الخير/الشر، ليس إنكارًا 

للأخلاق أو دعوةً للفوضى، بل لأنَّ هذه الثنائيَّة نفسها تتحوَّل إلى سجن يقيد طاقات الإبداع))). 

وفي ض��وء ذلك، يقدّم )نيتش��ه( مبدأ “التغلبّ على الذات” باعتب��اره البعُد العملي لمشروعه 

الفلس��في؛ فالمقص��ود ليس الانتصار ع�ىل الآخرين ب��ل التغلُّب على ميل النف��س إلى الركون 

لأوهام “الحقيقة” التي تمنح شعورًا زائفًا بالطمأنينة. وهنا يطرح )نيتشه( بديًال يتمثَّل في الإرادة 

قة: تلك الإرادة التي تعيد تأويل الماضي بدل الاستسلام له، وتحوِّل الألم إلى مصدر للطاقة  الخّال

والقوَّة، وتبتكر قِيًَام جديدة تناسب إنساناً يعيش في عالم لم يعد يستند إلى المرجعيَّات القديمة، 

كاللاهوت والميتافيزيقا والعق��ل المطلق. وهكذا يصبح نقد الماورائيَّات عنده ليس مجرَّد هدم 

للتص��وّرات الموروثة عن “عالم ثابت وراء العالم”، بل تأسيسً��ا لفع��ل إيجابي يتمثَّل في ابتكار 

معنى يليق بالعيش في كون بلا مرتكزات نهائيَّة))).

1 - Friedrich Nietzsche: The Genealogy of morals, pp.19-23
2 - Friedrich Nietzsche:  Beyond good and Evil: prelude to a philosophy of the future, Preface, §2
3 - Friedrich Nietzsche: Thus Spake Zarathustra, p.122



43 10

خامسًا: فوكو: نهاية الإنسان وتفكيك الذات.

وصوًال إلى )فوكو(، يكتمل مسار هذا البحث؛ إذ نجده يضع العلوم الإنسانيَّة في نطاق خاصّ 

ح أنَّ هذه العلوم تعزِّز أدواتها حين تحُوِّل  يتعامل مع الإنسان بوصفه كائنًا محدودًا وزمنيًّا. ويوضِّ

النظر إلى ذاتها، أيّ عندما تجعل موضوعها هو نفسها- مثلما يفعل علم النفس حين يدرس أسسه 

الخاصة، أو علم الاجتماع حين يحللّ شروطه ومناهجه- فتكشف بذلك قدرتها على مراجعة ذاتها 

ومكانتها الثانويَّ��ة معرفيًّا مقارنة بالعلوم الدقيقة. ومع ذلك، لا يراها )فوكو( ناقصة، بل يبّني أنهّا 

تدفع الإنسان- موضوعها الجوهري- إلى مواجهة الزمن والتغّري والاختلاف، فلا تعُامله باعتباره 

 (((. جوهراً ثابتاً، بل أثراً تاريخيًّا متحوًّال

يرى )فوكو( أنَّ »الإنسان« ليس مشكلة قديمة أو ثابتة، بل مجرَّد اختراع حديث، ارتبط بتحوّلات 

في أنماط المعرفة. لذلك فهو كيان هشّ، وقد يختفي يومًا ما »كما يزول وجه مرسوم على الرمل 

عند ش��اطئ البحر«، إذا انهارت الأسس التي أوجدته، تمامًا كما انهارت من قبل دعائم المعرفة 

في العصر الكلاسيكي))).

ولهذا يرفض )فوك��و( فكرة التاريخ المتواص��ل الذي يمنح »الذات« دورًا تأسيس��يًّا، ويوحِّد 

مس��ار الماضي والحاضر، ويقترح بدًال منه تحليًال يكشف لحظات الانقطاع في التاريخ وتعدّد 

المسارات التي لا تسير في خط واحد، بل تتشكّل بحسب شروط كل مرحلة. وبهذا ينتقل الإنسان 

من موقع »الأصل« إلى موقع »الأثر« الذي تصوغه القواعد التي تنظمّ الخطاب والمعرفة، لتتبدّد 

دًا.)))  »سيادة الذات« والأنثروبولوجيا الإنسانويَّة، باعتبارهما نتاجًا تاريخيًّا محدَّ

ومن هن��ا يبّني )فوكو( أنّ تكوّن الذات لا يحدث بفعل إكراه خارجي مباشر، بل عبر علاقات 

متداخلة بين السلطة والمعرفة. ففي تاريخ الجنسانيَّة، يوضّح كيف أنتجت تقنيَّات الاعتراف ذاتاً 

تفُصح عن رغباتها وتراقب نفسها؛ حيث يصبح »الحديث عن الجنس« أداة للضبط، بقدر ما هو 

مطلب للحقيقة. فالإنسان يدخل دائرة فحص دائم لذكرياته وأحلامه وميوله باسم الحقيقة، بينما 

1 - Michel Foucault: The Order of Things An archaeology of the human sciences, p.387
2 - Michel Foucault: The Order of Things An archaeology of the human sciences, pp.421-422
3 - Michel Foucault: The Archaeology of Knowledge and the Discourse on language, pp.10-12

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



44

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

تعمل السلطة على إلزامه بالبوح.))) 

وفي المراقبة والمعاقبة، يوضّح )فوكو( نموذجين للسلطة: إدارة الطاعون التي تعتمد على العزل 

والتفتيش، ونموذج الس��جن الدائري »البانوبتيكون« )Panopticon( الذي يتيح مراقبة السجناء 

على نحو يجعل المراقبة داخليَّة ودائمة الاحتمال. وبهذا يظهر كيف تتكوّن ذات منضبطة تراقب 

نفس��ها بنفس��ها، فتغدو الطاعة وس��يلة لصياغة أفراد مطيعين، والتحكّم في سلوكهم وحركاتهم 

اليوميَّة.)))  ويمضي )فوكو( موضّحً��ا أنَّ آليَّة التقويم المنظَّم أو الفحص الدائم، تجعل الفرد في 

س��ات الحديثة—كالمدرسة والمستشفى  الوقت نفس��ه موضوعًا للمعرفة وأداة للسلطة. فالمؤسَّ

والسجن—تعيد تشكيل الأشخاص عبر القياس، والتصنيف، وتدوين الملاحظات، فتحوّل كل 

إنسان إلى سجلّ فردي تجُمَع فيه بياناته، ويدُار من خلاله. وهكذا لا تكون المعرفة محايدة، بل 

تعمل بوصفها آليَّة انضباطيَّة تنُتج موضوعها أثناء مراقبته.))) 

وبع��د أنْ أوضح )فوكو( كيف تعم��ل المعرفة بوصفها أداة انضباط، يبّني أنَّ الإنس��ان يتكوّن 

بصفته ذاتاً بثلاث طرائق رئيسة: 

عندما يحُوَّل إلى موضوع للعلم يدُرسَ بصفته كائنًا ناطقًا أو عامًال أو حيًا.11

عندم��ا تفُرضَ علي��ه تقس��يمات اجتماعيَّة تفصله ع��ن غيره—كالفصل ب�ني العاقل .22

والمجنون أو بين السليم والمريض

، مثل خطاب .33 عندم��ا يتعلَّم أنْ يتعرفّ على نفس��ه، ويع�ِّر�بِّ عنها ضمن خطاب مع�َّن�يَّ

الجنسانيَّة. وبهذا يوضّح )فوكو( أنَّ الذات لا تفُهم في معزل، بل تتكوَّن داخل تفاعل 

متزامن، يجمع بين السياق الاقتصادي الذي ينظِّم العمل والإنتاج، والسياق الخطابي 

الذي يحدّد المعاني والمعارف، والس��ياق الس��لطوي الذي يمارس أشكال السيطرة 

والتنظيم.))) 

1 - Michel Foucault: The History of Sexuality Volume I, pp.17-20
2 - Discipline and Punish: the birth of the prison, p.195
3 - Michel Foucault: Discipline and Punish: the birth of the prison, p.228
4 - Michel Foucault: The Subject and Power, pp.777-778



45 10

ويخل��ص )فوك��و( إلى أنَّ الذات ليس��ت معطىً ثابتاً يس��بق الس��لطة، بل تتك��وَّن من خلال 

الممارسات التي تجري داخل المجتمع ومؤسساته. فالسلطة لا تصدر من مركز واحد، بل تعمل 

عبر الحياة اليوميَّة في المدرسة، والمستشفى، والأسرة، وغيرها. ومن هنا، لا يكفي التخلُّص من 

س��لطة مركزيَّة واحدة، بل ينبغي تحليل الكيفيَّة التي تجعل السلطةُ والمعرفةُ الإنسانَ يرى نفسَه 

ويعرِّفها. وهكذا، لم يعد الإنسان المرجع الذي تبُنى عليه المعارف، بل صار هو نفسه نتاجًا لها، 

لتصبح العلوم الإنسانيَّة بحثاً تاريخيًّا في أشكال تكوّن الأفراد.))) 

خاتمة

بعد تتبّعي لتطوُّر الفكر الفلسفي الغربي من العصور القديمة حتى اللحظة المعاصرة، أستطيع 

أنْ أقول إنَّ الإشكاليَّة المركزيَّة التي طرحتها في مقدمة هذا البحث – وهي: كيف تحوَّل الإنسان 

س الحقّ والقِيمة من ذاته – قد  من مخلوق محدود خاضع لسلطة مفارقة إلى كائن »مؤلَّه«؟ يؤسِّ

وج��دت عبر المحاور الت��ي تناولتها أجوبة جزئيَّة ومحدودة، لكنَّها كش��فت لي -قبل كلّ شيء- 

طبيعة ه��ذا التطوّر بوصفه عمليَّة جدليَّة مفتوحة، يتأرجح فيها الإنس��ان بين الخضوع والحُريَّة، 

بين تأس��يس ال��ذات وتفكيكها. ولقد تبّني لي أنَّ هذا التح��وُّل في الفكر الغربي لم يحدث دفعة 

واحدة، بل جرى بشكل تدريجي؛ فــــ )ديكارت( أعلن مركزيَّة الذات، ولكنَّه لم يستغنِ عن الله 

الضامن لليقين. ثمَّ جاء )كانط( ليؤكّد اس��تقلال الإنسان بصفته مشرِّعًا خُلقُيًّا يسنّ القوانين من 

داخله، لتصل الذات الإنس��انيَّة إلى ذروة استقلالها مع )نيتشه(، الذي أعلن »موت الإله«، ودعا 

إلى ولادة »الإنسان الأعلى«، المبدع للقِيَم بإرادة القوَّة. لكنَّ )فوكو( قلب المعادلة أمامي تمامًا؛ 

فبّني أنَّ الذات ذاتها ليس��ت حُ��رةّ ولا مكتفية بذاتها، بل هي نتاج تاريخي يتش��كّل في علاقات 

الس��لطة والخطاب، لينتهي بنا إلى »نهاية الإنس��ان«. وهكذا، وجدت أنَّ التحوُّل لم يكن تطوّرًا 

نحو تحرُّر مطلق بل إعادة تشكّل للسلطة في صور جديدة.

وهك��ذا، لم يكن التحوُّل في الفكر الغ��ربي مجرَّد انتقال من التقييد إلى التحرُّر، بل بدا عمليَّة 

1 - Michel Foucault: The Subject and Power, pp.782-789

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



46

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

معقّدة أعادت تش��كيل الذات والس��لطة في آنٍ معًا. ومن خلال هذا التط��وُّر، اتضّح أنَّ ما جرى 

لم يك��ن فقط تحوًّال في موقع الإنس��ان داخل الع��الم، بل مشروعًا تدريجيًّ��ا لتأليهه، تجّىل في 

دة ومترابطة: معرفيًّ��ا، حين أصبح الإنس��ان المرجعيَّة العُليا للمعرف��ة عبر العقلانيَّة  أبعاد متع��دِّ

والعل��م والتجريب؛ وخُلقُيًّا، حين ب��ات مُشرِّعًا للقانون وصاحب كرامة مطلقة، تس��تمدّ قِيمتها 

من ذاته؛ وأنطولوجيًّا، حين تجاوز حدوده البشريَّة نحو نموذج »الإنس��ان الأعلى« عند )نيتشه(، 

باعتباره خالقًا للقِيمَ بإرادة القوَّة؛ وثقافياً، وسياس��يًّا، مع صعود الفرديَّة، وترسيخ حقوق الإنسان 

والديمقراطيَّة، بوصف الإنسان مركز النظام. 

ومن خلال هذا البحث، تبّني لي أنَّ الأسئلة التي انطلقتُ منها عن العلاقة بين التحرّر وإعادة 

إنتاج الس��لطة، أو عن الصلة بين إعلان »موت الإله« و»نهاية الإنس��ان«، ليس��ت أس��ئلة نظريَّة 

معزولة، بل هي لبّ الإشكال الفلسفي ذاته. فقد بدا لي بوضوح أنَّ التطوُّر الذي بدأ بتحرير الذات 

من الأس��س الخارجيَّة المطلقة – كالدين أو العقل المفارق – انتهى إلى الكش��ف عن حدودها 

، لم يكن مشروع »تأليه الإنسان« محطَّة اكتمال، بل حلقة في سيرورة  التاريخيَّة والمعرفيَّة. ومن ثمََّ

مستمرَّة لإعادة تعريف الإنسان.

واليوم، مع صعود الذكاء الاصطناعي ونقاش��ات »ما بعد الإنس��انيَّة«، أجد هذه التس��اؤلات 

تعود إلّي بقوة أكبر: فإذا لم يعد العقل والإبداع امتيازاً حصريًّا للإنسان، فما الذي يبقى لتعريفه؟ 

عند هذه النقطة أدرك أنَّ التحوُّلات الراهنة لا تمثِّل نهاية للسؤال الفلسفي، بل امتدادًا له في أفق 

جديد. فكما لم يكن إعلان ) نيتش��ه( »موت الإله« نهاي��ةً للمعنى، لم يكن إعلان )فوكو( »نهاية 

الإنسان« نهايةً للذات، بل كان بالنسبة إلّي دعوة لإعادة التفكير فيها بطرائق أكثر نقديَّة وتاريخيَّة. 

وبذلك أصل إلى ما سعيتُ لإبرازه منذ البداية: لم يكن هدفي أنْ أصل إلى إجابة نهائيَّة عن سؤال 

دًا. فالإنسان، كما أراه بعد هذه  »ما الإنس��ان؟«، بل أنْ أثُبت أنَّ هذا السؤال يظلّ مفتوحًا ومتجدِّ

الرحلة، ليس حقيقة مكتملة ولا مشروعًا منجزاً، بل كائنًا يعيش داخل السؤال، يعيد ابتكار نفسه 

باستمرار، ويتأرجح بين القلق والأمل، وبين حدود الطبيعة وإمكانات التقنيَّة. 



47 10

المصادر والمراجع

• إبراهيم بن عبد الله الرماح: الإنسانويَّة المستحيلة: إشكالات تأليه الإنسان وتفنيدها في الفكر 	

المعاصر، مركز دلائل للنشر، الرياض المملكة العربيَّة السعوديَّة، ط2، 1439هــ 

• أندريه لالاند: موسوعة لالاند الفلسفيَّة، تعريب: خليل أحمد خليل، بيروت 1996م.	

• ا، ترجمة: ضياء وراد، مراجعة: مصطفى محمد فؤاد، 	 ستيفن لو: الإنسانويَّة: مقدمة قصيرة جدًّ

مؤسسة هنداوي، لا م، لا ط، 2017

•	 Bollermann Karen and Nederman Cary: John of Salisbury, 2022 (https://plato.

stanford.edu/entries/john-salisbury/?  )

•	 Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, Annali 

d’Italianistica, inc, Vol. 26, 2008.

•	 Copson, Andrew: What Is Humanism?  In, The Wiley Blackwell Handbook 

of Humanism, First Edition. Edited by Andrew Copson and A. C. Grayling. 

John Wiley & Sons, Ltd. 2015.

•	 Descartes, René : The Philosophical Works of Descartes,  into English by 

Elizabeth S. Haldane, and others, Yoge  books, 2017

•	 Descartes, René : Principles of Philosophy, translated by V.R. Miller and 

R.P.miller, Dordrecht: Reidel, 1985,  originally ,1644.

•	 Encyclopedia.com. 2003. “Lovati, Lovato dei (1240–1309).” In Arts: Arts, 

Construction, Medicine, Science, and Technology. Accessed September 9, 2025 

(https://www.encyclopedia.com/arts/arts-construction-medicine-science-

and-technology-magazines/lovati-lovato-dei-12401309-?(    

•	 Foucault, Michel: The Order of Things An archaeology of the human sciences, 

translated by, A. Sheridan, London: Tavistock publications, 1970.

•	 Foucault, Michel: The Archaeology of Knowledge and the Discourse on 

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



48

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

language, translated by, A.M. Sheridan Smith, New York: Pantheon books, 

1972.

•	 Foucault, Michel: The History of Sexuality Volume I: An Introduction, 

translated by, Robert Hurley, New York, Pantheon Books, 1978.

•	 Foucault, Michel: The Subject and Power, Critical Inquiry, Vol. 8, No. 4, the 

University of Chicago Press, 1982.

•	 Foucault, Michel: Discipline and Punish: the birth of the prison, translated 

from the French by Alan Sheridan, Vintage books, A Division of Random 

house, New York.

•	 Johnson, Robert, and Adam Cure ton: Kant’s morel philosophy, (https://plato.

stanford.edu/entries/kant-moral )

•	 Kant, Immanuel: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, translated 

by, Thomas Kings mill   Abbott, Longmans Green and Co. London New York, 

1895.

•	 Kant, Immanuel: Groundwork of the Metaphysics of Morals, translated by, 

Mary Greg or, introduction by Christine M. Korsgaard, Cambridge university 

press, 1998.

•	 Monfasani, John. 1998. “Humanism, Renaissance.” Routledge Encyclopedia of 

Philosophy. London: Routledge. Accessed September 9, 2025.   https://www.

rep.routledge.com/articles/thematic/humanism-renaissance/v-1    

•	 Nietzsche, Friedrich: The Joyful wisdom, translated by, Thomas Common, 

Edited by Oscar Levy, New York: Macmillan company, 1924.

•	 Nietzsche, Friedrich: Thus Spake Zarathustra translated by, Thomas Common, 

with an introduction by Mrs. Forster- Nietzsche, New York: modern library, 



49 10

Random House, 1917.

•	 Nietzsche, Friedrich:  Beyond  good and Evil: prelude to a philosophy of the 

future, translated by Helen Zimmern, New York: the Macmillan company, 

1907.

•	 Nietzsche, Friedrich: The Genealogy of morals, translated by, Horace B. 

Samuel, New York: modern library, 1913.

•	 The Editors of Encyclopedia Britannica. 2025. “Albertino Mussato.” 

Encyclopædia Britannica. Accessed September 9, 2025. 

•	 (https://www.britannica.com/biography/Albertino-Mussato?utm ).

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ





51 10

ة الحديثة
َّ
صل: الفرداني

َ
نف

ُ
 الم

ُ
الإنسان

ة
َّ
جتمعاتِ الغربي

ُ
 المعنى في الم

ُ
وأزمة

د. محمود كيشانه)1(

تع��دّ قضيَّة الفردانيَّة الغربيَّة الحديثة من القضايا الخطيرة التي جعلت الإنس��ان منفصًال عن 

أسرته ومجتمعه ودينه، ومن ثمََّ حاولنا في دراس��تها استكش��اف دورها في تدمير الإنسان الذي 

جعل��ت منه جس��دًا لا روح في��ه، حامًال لقب الإنس��ان المنفصل، وإذا كانت علاق��ة الفردانيَّة 

ياتها  بالإنسان المنفصل محورًا رئيسًا في هذه الدراسة، فإنَّ من محاورها أيضًا الكشف عن مغذِّ

الت��ي بنت عليها اتجاهها، وصنعت منها جدارًا عازًال بين الإنس��ان والآخر، أدَّى لفصله تمامًا 

عن هُويَّته الاجتماعيَّة، كالفلسفة المادّيَّة التي رسّخت النظرة الماديَّة في المجتمع الغربي بكلّ 

أبعادها المقيتة، والفلس��فة الوجوديَّة التي عمدت إلى التش��كيك في كلّ ما هو ديني وروحي، 

والفلس��فة البراجماتيَّ��ة التي وطَّنت مبدأ النفعيَّة الذي جعل الإنس��ان يبح��ث فقط عن منفعته 

ولو على حس��اب القِيم والمبادئ الإنس��انيَّة، وهي كلهّا من الفلسفات والمذاهب التي غذّت 

الفردانيَّ��ة، وأنتجت الإنس��ان المنفصل. وآخر محاور هذه الدراس��ة بيان أثر الفردانيَّة الس��لبي 

والخطير في كل من الفرد والأسرة والمجتمع والدين.

ص
ّ
ملخ

1 -  كاتب وباحث مصري، حاصل على دكتوراة الفلسفة، جامعة القاهرة.

الماديَّ��ة، الكلمات المفتاحية: الوجوديَّ��ة،  المنفص��ل،  الإنس��ان  الحديث��ة،  الفردانيَّ��ة 

البراجماتيَّة، أزمة المجتمعات الغربيَّة. 



52

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Separated Man:
 Modern Individualism, Crisis of Meaning 
in Western Societies

Dr. Mahmoud Keeshana(1)

The issue of modern Western individualism is one of the most serious topics 
that has led to the separation of humans from their families, societies, and 
religions. In this study, we have attempted to explore its role in the destruction 
of the human being, reducing them to a mere body devoid of spirit, earning the 
title of the separated individual. While the relationship between individualism 
and the separated human being is the central focus of this study, another key 
aspect is uncovering its influences that shaped its direction and created a 
barrier between the individual and others. This separation led to the individual’s 
complete detachment from their social identity. This is such as materialistic 
philosophy, which entrenched a materialistic worldview in Western society with 
all its negative dimensions; existentialism, which sought to question everything 
religious and spiritual; and pragmatism, which institutionalized the principle 
of utility, causing individuals to focus solely on their personal benefit, even at 
the expense of human values and principles. These are all philosophies and 
doctrines that nourished individualism and produced the isolated human being.

Abstract

Keywords: 
Modern Individualism, Separated Individual, Existentialism, Materialism, Pragmatism, 
Crisis of Western Societies.

1 -Egyptian writer and researcher, holding a PhD in Philosophy - Cairo University.



53 10

مة:
ِّ
مقد

لا ش��كَّ في أنَّ الإنس��ان كائ��ن اجتماع��ي بطبع��ه، وتلك حقيق��ة تؤيِّدها عل��وم: الاجتماع، 

والأنثروبولوجيا، والتاريخ، والعمران؛ فقد نش��أ في ظلِّ الجماعة ع��اش فيها وتعايش معها منذ 

وطأت قدمه الأرض، ولكن الإنسان حينها كان يدرك أنَّ الجماعة تعني التنازل عن الأنانيَّة والأثرة، 

فما دام يعيش في جماعة فيجب أن يتنازل عن شخصانيَّته وفردانيَّته، وإلا سيتحوَّل المجتمع إلى 

غاب��ة يأكل فيها الق��ويُّ الضعيفَ، وقد حدث ذلك في فترات زمنيَّة عدّة. لكن الإنس��ان في ظلِّ 

الفلس��فات الغربيَّ��ة المادِّيَّة صار أكثر بعُدًا عن هذه الجماعة، حامًال ل��واء الفردانيَّة المقيتة التي 

كانت وباًال عليه نفسيًّا واجتماعيًّا ودينيًّا.. إلخ.

إنَّ أس��وأ ما أفرزته لنا الحضارة الغربيَّة بروافدها: التنويريَّة والعلمانيَّة والليبراليَّة والرأس�امليَّة 

وغيرها أنَّها أخرجت الإنس��ان من حيِّز الجماعة إلى حيِّز الفرد، من الجماعة التي تراعي إنسانيَّة 

اته وشهواته. هذا من شأنه أن يقود الأسرة  الإنسان، إلى الفردانيَّة التي تخاطب فيه حيوانيَّته وملذَّ

إلى حال��ة من التفكُّك، والمجتم��ع إلى الانحلال بل يقود إلى انزواء الدي��ن جانبًا؛ ليحلّ محلَّه 

اته تحت مظلَّة الفلسفات الماديَّة المقيتة.  الإلحاد الذي يخاطب شهوات الإنسان وملذَّ

وم��ن ثمََّ تبدو أهميَّ��ة هذا الموضوع في أنَّه يلقي الضوء على الفردانيَّة الحديثة بوصفها س��ببًا 

في تحوُّل الإنسان إلى كائن فرداني منقطع عن الأسرة والمجتمع والإله. إنَّ الإنسان الذي يغلبّ 

اته ومصلحته الشخصيَّة على ما عداها، فإنَّه يصنع جدارًا عازًال بينه وبين المجتمع  شهوانيّته وملذَّ

س لمصلحة جميع أفراده دون استثناء، ما يقود إلى انفصال الإنسان كليَّة، فيصبح إنساناً  الذي يؤسِّ

منفصًال عن المجتمع.

ي��ات الفكريَّة والفلس��فيَّة الغربيَّة التي قادت ع�رب قرون إلى هذه  كما يه��دف إلى بيان المغذِّ

الإنسانُ الُمنفَصل



54

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الفردانيَّ��ة الغربيَّة، بحيث قادت إلى الانفصال لا إلى الاجتماع، والانقطاع لا التواصل؛ إذ كانت 

يات بمثابة المصادر الرئيسة والمرجع الحقيقي لهذا التيَّار. هذه المغذِّ

رة التي أفرزتها الفردانيَّة الغربيَّة، وخطورتها على الإنس��ان  وأخيراً يهدف إلى بيان الآثار المدمِّ

ذاته والمجتمع والجنس الإنساني والدين؛ إذ مما لا شك فيه أنَّها صنعت إنساناً منفصًال تمامًا عن 

إنس��انيَّته. ومن هذه الآثار: الشعور باللا جدوى، والانتحار، والإدمان، وفقدان الانتماء، وذوبان 

الهويَّة، وغيرها من الآثار.

ومن ثمََّ يمكن القول إنَّ الإش��كاليَّة الرئيس��ة التي ينطلق منها هذا الموضوع هي كيف أنتجت 

الفردانيَّة الغربيَّة إنس��اناً منفصًال أدَّى إلى أزمة المعن��ى في المجتمعات الغربيَّة؟ وفي ضوء هذه 

الإشكاليَّة الرئيسة تتشكَّل مجموعة من الإشكاليَّات الفرعيَّة، وهي:

ما مفهوم الإنسان المنفصل؟ وما علاقته بالفردانيَّة الحديثة؟

ما المغذّيات الفكريَّة والفلسفيَّة الغربيَّة التي قادت عبر قرون إلى هذه الفردانيَّة الغربيَّة، وقادت 

الإنسان إلى الانفصال في المجتمع الغربي؟

ما الآثار المدم��رة التي قادت إليها هذه الفردانيَّة، بحيث ت��ؤذن بخراب هذه المجتمعات من 

الداخل؟

إنَّ المنهج المتَّبع هو المنهج التحليلي النقدي الذي يحلِّل قضيَّة الفردانيَّة الحديثة والإنس��ان 

المنفصل وتأثيرها في المجتمعات الغربيَّة، ثم ينقدها وفق أسس عقليَّة معرفيَّة ودينيَّة عقديَّة.

: الإنسان المنفصل والفردانيَّة الحديثة: أوًَّال

الإنس��ان المنفصل هو ذلك الإنس��ان الذي يعُلي من قيمة الأنا على الآخر في تلبية احتياجاته 

الفردانيَّة أو الش��خصانيَّة على ما عداها، على حس��اب المجتمع كلهّ، فيصنع بذلك جدارًا عازًال 

بين الأنا والمجتمع، فيبتعد شيئاً فشيئاً عنه إلى أن يحدث الانفصال التام.

ومن ثمََّ فإنَّ الإنسان المنفصل قطع كل الروابط الاجتماعيَّة وقِيم الجماعة، مرتضياً أن يعيش 

بنفسه ولنفسه، فنفسه أو ذاته هي حصنه الحصين الذي اتخذه بديًال آمنًا بالنسبة إليه عن المجتمع 

بروابطه وقِيمه. وقد صارت الفردانيَّة هي السمة الغالبة في المجتمعات الغربيَّة التي صارت أشدّ 



55 10

، ومن ثمََّ كان الإنسان المنفصل بفردانيَّته بعيدًا عن النباهة الإنسانيَّة والاجتماعيَّة،  انعزاليَّة وانفصاًال

سة«))). ا »هي استحمار قديم أو جديد مهما كانت مقدَّ وأي قضيَّة بعيدة عن هاتين النباهتين إنَّم

إنَّ الإنس��ان المنفصل هو نتاج طبيعي للفردانيَّة الحديثة التي قامت فلسفتها على التخِّيل عن 

القِيم والروابط الاجتماعيَّة، وتحوَّلت من مجرَّد فلسفة إلى قوَّة حاكمة؛ حيث إنَّ »الفردانيَّة، التي 

تعُلي من شأن الفرد وتضع تحقيق الذات فوق كلّ اعتبار، تطوَّرت من كونها مجرَّد فلسفة اجتماعيَّة 

إلى قوَّة مهيمنة تشكِّل الفكر والسلوكيَّات عبر مختلف الثقافات. مع تراجع تأثير القِيم الجماعيَّة 

؛ حيث يركِّز الأفراد بشكل متزايد  والروابط الاجتماعيَّة، أصبحت المجتمعات أكثر تشظيًّا وانعزاًال

على تحقيق مصالحهم الشخصيَّة دون الالتفات إلى المصلحة العامة«))).

ي الأكبر والمصدر الرئيس في ما آلت إليه المجتمعات الغربيَّة من قضيَّة الإنس��ان  لكن المغذِّ

 ، المنفصل كان الفلسفة الماديَّة بكل أبعادها، تلك الفلسفة التي اهتمَّت بكلّ ما هو مادّي حِّيس

ة الفرديَّة هو المنهج المتَّبع  وأبعدت كلَّ ما هو روحاني ديني من قاموسها حتَّى صار تحقيق اللذَّ

والطريق الوحيد دون مراعاة الدين أو التقاليد والأعراف الاجتماعيَّة.

ويعدّ مفهوم الفردانيَّة، كمفهوم الإنس��ان المنفصل، من المفاهيم التي ليس عليها إجماع من 

حيث تحديدها، فقد اختلفت الأقوال في تعريفه، فضًال عن إلباس��ه ش��يئاً من الغموض كما في 

أس��لوب بعض المفكِّرين المعاصرين)))، حتى إنَّ بعضهم ذهب إلى عدم إمكانيَّة تعريفها)))، كـ 

)ميش��يل فوكو -Michel Foucault())) الذي ذهب إلى اس��تحالة ذل��ك)))، لكن هذا الرأي ليس 

مقبوًال على الإطلاق؛ إذ يمكن بسهولة من خلال التأمُّل في الفردانيَّة بوصفها واقعًا، ومن خلال 

التأمُّل في خصائصها، وما تؤول إليه أن نستنتج بسهولة مفهومها.

1 - علي شريعتي: النباهة والاستحمار، ص96.
2 - محمد علي عز الدين: الفردانية: جذورها، آثارها الكارثية والبديل الإسلامي.

3 - انظر: كريستوفر باتلر: ما بعد الحداثة، ص14. 
4 - انظر: نورة عابد، مفهوم الفردانية في الفكر الفلسفي المعاصر، ص244.

5 - فيلسوف فرنسي ) )1926 – 1984ممن تأثَّروا بالبنيويَّة.
6 - انظر: عبد الحميد العبيدي: قراءة نقدية في الأسس الأيدلوجية للفردانية وراهنيَّتها في المجتمعات العربية، 

ص129.

الإنسانُ الُمنفَصل



56

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

لكن في التحليل الأخير، تعدّ الفردانيَّة الحديثة فلس��فة اجتماعيَّة تجعل الإنسان في بؤرة 

الاهتمام من خلال جعل مواقف الفرد وقراراته على أس��اس من منفعته الش��خصيَّة، بحيث 

تعلو هذه المنفعة على التقاليد الاجتماعيَّة والقواعد الدينيَّة التي تتوارى خجًال أمامها. وهذا 

اته ونزواته الفرديَّة،  المفهوم ينتقص من الإنس��ان ذاته التي يجب أن تعلو إنس��انيَّته على ملذَّ

ك�ام أنَّه يتعارض مع القِيم الدينيَّة التي حثَّت على البُعد الاجتماعي في حياة الإنس��ان. وقد 

كان فهم )آدم س��ميث -Adam Smith())) من قبل ص��ورة من صور التعبير عن هذه القضيَّة 

أكثر وضوحًا، عندما ذهب إلى أن رفاهية الإنسان لن تتحقَّق إلا في ظلّ إشباع كلّ فرد غايته 

التي يس��عى إليها بناء على مصلحته الشخصيَّة دون اعتداد بأي سلطة، أياً كان نوعها)))، في 

ح�ني عرفّها )لويس دوم��ون -Louis Dumont( بأنَّها جعل الفرد صاح��ب القِيمة العليا لا 

المجتمع))). 

ومن ثمََّ نفهم أنَّ الفردانيَّة الحديثة هي التي تصنع الإنسان المنفصل؛ ذلك أنَّها بتمركزها حول 

يَّات الفرديَّة تتغوَّل على  الذات، وتقديم المصلحة الفرديَّة ع�ىل مصلحة المجتمع، وجعل الحُرِّ

حس��اب الجماعة فتصنع إنس��اناً منفصًال عن عالمه؛ لأنَّه صار يش��بع رغبات��ه ومتطلبّاته الفرديَّة 

حتى ولو تعارضت مع القِيم المجتمعيَّة، والقوانين المنظمّة، والعقيدة الدينيَّة التي -حسب أحد 

مفكِّري الغرب- س��لطة استثنائيَّة خارجيَّة تعوق عن بلوغ السعادة)))، فمع من يتَّصل؟! وإلى من 

يلوذ، وقد فعل ما فعل؟!

1 - الفردانيَّة والأسرة:

��س الأسرة على الترابط والتعاضد والتع��اون؛ حيث إنَّها تعد الرابط��ة الأوُلى التي تربط  تتأسَّ

الإنس��ان بالكيان، كما أنَّها تمثِّل خطّ الدفاع الأول له، وعليه فقد حثَّت الأديان على دور الأسرة 

1 - فيلسوف أسكتلندي )1723- 1790م( مؤسّس علم الاقتصاد الكلاسيكي.
2 - انظر: آدم سميث: ثروة الأمم، ص24- 25.

3 - انظر: لويس دومون: مقالات في الفردانية: منظور أنثروبولوجي للأيدلوجيا الحديثة، ص41. 
4 - انظر: برتراند رسل: ما الذي أومن به.. مقالات في الحرية والدين والعقلانية، ص132.



57 10

��ة الأب والأم، وترس��يخه في العقول والقلوب في آن. وه��ذا يقودونا إلى أنَّ مفهوم الأسرة  خاصَّ

ث عن كيان يجمع الأسرة ويقودها إلى الاتحاد  يتعارض تمامًا مع مفهوم الفردانيَّ��ة؛ لأنَّك تتحدَّ

والتواصل، وآخر يفرقّ ويقودها إلى التشرذم والتشظيّ.

وإذا كانت الفردانيَّة تعني السعي إلى تحقيق المنفعة الفرديَّة، فإنَّ هذا يتنافى مع قِيم الأسرة 

س على معاني الإيثار من أجل الكيان الأسري. فقد صار للفرد الحقّ في الاستقلاليَّة  التي تتأسَّ

ة بينه وبينها، بدعوى  والتحرُّر والانفصال عن الأسرة بحكم القوانين الغربيَّة التي تزيد من الهُوَّ

��خ لها.  دًا عبر مجموعة من القوانين التي ترسِّ الحُريَّة والحقوقيَّة، حتى صار الأمر مقنَّنًا ومقعَّ

هذه القوانين التي جعلت للفتاة الحقّ في الاستقلال عن الأسرة في سنّ السادسة عشر، وإقامة 

علاق��ات غير شرعيَّة مع فتي��ان أو فتيات في إطار القانون الغربي، ما س��اهم في تغوّل مفهوم 

الفردانيَّة، والغريب في الأمر أنَّ من يظهر مخالفة أو اعتراضًا على هذا الأمر يعدّ مخالفًا للقانون 

ويج��ب عقابه، في غي��اب واضح للمنطق، وفي دلالة ع�ىل أسر العقل ووضعه في الأغلال. 

وه��ذا يفِّرس لنا نظرة بعضهم إلى الفردانيَّة على أنَّها نظرة الفرد لنفس��ه ع�ىل أنَّه الغاية النهائيَّة، 

وأنَّه صاحب التصرُّف في نفس��ه وأفعاله))) دون أيّ اعتبار لسلطة الأسرة أو الجماعة أو الدين 

أو غيرهما.

وهذا يعني أنَّ اعتبارات الجماعة بدءًا من الأسرة لا مجال له في ظلّ الفردانيَّة، فالمحور الرئيس 

رغبات الفرد وميوله، ولو على حساب قِيم الأسرة ومبادئها وتقاليدها، وهذا يفِّرس التفكّك الأسري 

ة في ما يتعلَّق بالاستقلاليَّة المغالية والتحرُّريَّة التي تفكَّكت  الذي شاع في المجتمع الغربي، خاصَّ

بسببها عرى الأسرة، ومن ثمََّ المجتمع.

ومن ثمََّ فإنَّ هذا يمثِّل انقطاعًا عن الأسرة وانفصاًال عميقًا لها، وتلك هي البيئة الحاضنة التي 

تنتج لنا الإنس��ان المنفصل الذي س��يكون أش��دّ وباًال على أسرته ومجتمعه ودينه وعالمه؛ لأنَّنا 

ث عن إنسان نهَِم في إش��باع رغباته الماديَّة والاجتماعيَّة والاقتصاديَّة دون أي سلطة مانعة  نتحدَّ

يضعها في الاعتبار.

1 - انظر: جيل ليبوفتسكي: عصر الفراغ.. الفردانيَّة المعاصرة وتحولات ما بعد الحداثة، ص98.

الإنسانُ الُمنفَصل



58

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

2 - الفردانيَّة والمجتمع

س على التعاون والتعاضد والتكافل في ما بينها، حتى إنَّ  مما لا شكَّ فيه أنَّ المجتمعات تتأسَّ

الفيلسوف )الفارابي( عدَّ التعاون الثمرة الرئيسة لاجتماعاته الكبرى والوسطى والصغرى)))، في 

دلالة واضحة على تلك القيمة التي تنبني عليها المجتمعات. ومن ثمََّ فإنَّه إذا كانت لكلّ مجتمع 

هُويَّ��ة فإنَّ العادات والتقاليد وأخصّها التعاون عماد من أعمدتها بجوار الدين، واللغة، والتاريخ 

المش�رتك. لكن المجتمع الذي تس��وده الفردانيَّة يختلف تمام الاختلاف عن المجتمعات التي 

خلعت عن نفسها ثياب هذا الداء الدفين؛ ذلك أنَّ الفردانيَّة تميل إلى الأنا التي تسعى إلى تغليب 

مصلحته��ا الفرديَّة على مصلحة المجتمع كلهّ، وهنا لا تتلاقى الفردانيَّة والمجتمع، كما أنَّهما لا 

يتلاقيان في ميل الفردانيَّة فكراً وتطبيقًا إلى الانعزال عن المجتمع.

ولا مانع من أن يقوم الإنسان بالبحث عن مصلحته ورغباته وتحقيق ذاته، لكن ينبغي أن يكون 

في إط��ار الالتزام بالقيود الاجتماعيَّة والدينيَّة، والت��ي يعني تجاوزها التعدّي على أمن المجتمع 

س  وتواصل أبنائه؛ لأنَّ الغاية التي تس��عى إليها الفردانيَّة تتعارض مع القِيم المجتمعيَّة التي تؤُسَّ

على التعاضد والتكاتف ومصلحة الجميع، لا التفرقّ والتشرذم والبحث عن مصلحة الفرد فقط.

3 - الفردانيَّة والدين والإله

إنَّ الفردانيَّة الغربيَّة الحديثة تعني في التحليل الأخير أنَّه لا مكان للدين؛ لأنَّه من المستحيل أن 

يأمر الدين الإنس��ان بالبحث عن تحقيق رغباته وشهواته دون ضابط أو قيد، فسعي الفردانيَّة إلى 

جلب المنفعة للإنس��ان دون أي منهما يعني أنَّنا أمام اتج��اه لا يقيم للدين وزناً؛ لأنَّ الدين ينهى 

عن أن يكون الإنسان كالبهائم لا يسعى إلا إلى البحث عن شهواته البهيميَّة، ومن ثمََّ كان التكريم 

الإلهي ل��ه: ﴿ولقد كرَّمنا بني آدم﴾ ]الإسراء: 70[، ذلك التكري��م الذي لن تتحقَّق غاياته إلا 

بالوسطيَّة الإيمانيَّة التي توازن بين متطلبّات الروح ومتطلبّات الجسد؛ لأنَّ تغوّل أي منهما ليس 

من الإسلام في شيء.

1 -  انظر الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة، ص290



59 10

كما أنَّ الفردانيَّة الغربيَّة الحديثة تقوم -كما قلنا سابقًا- على الفلسفة الماديَّة، وهي تلك الفلسفة 

الت��ي أنتجت لنا الإلحاد الجديد، وهي الت��ي أنتجت لنا أيضًا هذه الفردانيَّ��ة، وإذا كان الإلحاد 

الجديد لا يؤمن بوجود الإله ولا يقيم وزناً للدين، فإنَّ الفردانيَّة الغربيَّة تس�ري على النس��ق نفسه؛ 

لأنَّ تحقيق الرغبات والس��عي الحثيث إليها دون مراع��اة للضوابط الدينيَّة يعني أنَّها لا تقيم وزناً 

ل��ه، ويفُهم بالتبعيَّة أنَّه��ا لا تهتمّ بالإله الذي أنزل هذا الدين. إنَّ اتجاه الفردانيَّة لا يؤمن إلا بتلبية 

ا ما وراء المادَّة من عالم  الاحتياجات الفرديَّة الماديَّة في الغالب، فهو لا يؤمن إلا بما هو مادِّي، أمَّ

الغيب والروحانيَّة فلا مكان له في هذه الفردانيَّة.  

وبالنظ��ر إلى تعريفات مثل: الفردانيَّة والفرد المفرد، فهي تحمل المعنى ذاته تقريباً في الإطار 

الرافض لقيود الدين والإله؛ فالموس��وعة الفلسفيَّة تش�ري إلى المعنى المراد من المصطلح يركِّز 

على الاس��تقلاليَّة وعدم الخضوع لأي سلطة))) سواء أكانت دينيَّة أم اجتماعيَّة أم غيرهما، وهذه 

دعوة إلى حُريَّة مطلقة لا تضع اعتبارًا للدين والله تعالى، كما أنَّ الاستقلال عن المجتمع والدولة 

يعني في التحليل الأخير رفض المعتقد الذي يؤمن به المجتمع والذي تنصّ عليه قوانين الدولة، 

دات. ومن ثمََّ رفض ما يضعانه من شروط ومحدِّ

وإذا كانت الفردانيَّة تعني أنَّ »الفرد أس��اس كلّ حقيقة وجوديَّة«)))، وإذا كان الإنس��ان عندها 

أساس كلّ حقيقة، فإنَّه لا حقيقة غيرها، ومن ثمََّ يتوارى الدين بوصفه حقيقة لتحلّ محله الفردانيَّة 

الحديثة، وه��ذا يفِّرس لنا أنَّ الفردانيَّة تقوم على الوجودي والم��ادّي، ومن ثمََّ فإنَّ كلمات: الله، 

والدين، والإيمان ليست في قاموسها، ولا قاموس الإنسان المنفصل بالتبعيَّة، وفي أضيق الحدود 

يات  يجري تهميشها لصالح كلّ ما هو نفعي برجماتي؛ ذلك أنَّ الوجوديَّة والبرجماتيَّة والماديَّة مغذِّ

ومصادر للفردانيَّة الحديثة لا تلتقي بالإسلام، ولن تلتقي به يومًا. 

ومن ثمََّ فإنَّ الفردانيَّة الغربيَّة تختلف اختلافاً جذريًّا عن الفردانيَّة العربيَّة إن وجدت، فالأوُلى 

تتمرك��ز حول الذات من أجل الانفصال عن الدين والإله، في ح�ني تتمركز الثانية حول الذات، 

1 - روزنتال ويودين وآخرون، الموسوعة الفلسفية، ص328- 329.
2 - جميل صليبا: المعجم الفلسفي، ج2، ص141.

الإنسانُ الُمنفَصل



60

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ولكن من أجل تطهيرها من أدران الدنيا وشهواتها وملذّاتها)))، فالُأولى تحاول أن تصل بالإنسان 

إلى الابتع��اد عن الله، في ح�ني تقود الثانية إلى الاق�رتاب منه، من خلال الانقط��اع عن الدنيا، 

وهجرها، كما يظهر في مجالي الزهد والتصوّف.

ثانيًا: المغذيات الفكريَّة والفلسفيَّة للفردانيَّة.

ياتها الفكريَّة  لم تك��ن الفردانيَّة وليدة اللحظة، أو أنَّه��ا ظهرت هكذا فجأة بل كانت له��ا مغذِّ

ومصادرها الفلسفيَّة التي مهَّدت لها وقادت إليها، ونحن نعلم أنَّ الفكر السفسطائي الذي جعل 

ة يعدّ شرًّا،  ة فهو خير، وما يمنع عنه اللذَّ ة الفرديَّة هي معيار الخير، فما يجلب للإنس��ان اللذَّ اللذَّ

ل��ذا عدّوا الفرد هو مقياس كلّ شيء، وكذلك الفردانيَّ��ة الحديثة هي مصدر الحكم على الفعل. 

ولا نظن هذه الفردانيَّة إلا عودة س��وء لهذه السفس��طائيَّة، ولكن بزي جديد، وإن كان المضمون 

في الغالب واحدًا.

ثمّ كان لتطوّر الفكر الغربي دور رئيس في نموّ النزعة الفردانيَّة في المجتمع الغربي، »بدءًا من 

عصر النهضة، م��رورًا بالثورة الصناعيَّة، وصوًال إلى عصر النيوليبراليَّ��ة. هذه التحوّلات الثقافيَّة 

يات جديدة؛ حيث  والاقتصاديَّ��ة عمّقت من قِيمة الفردانيَّ��ة، لكنَّها في الوقت ذاته أف��رزت تحدِّ

بدأت المجتمعات تش��هد تراجعًا في التماسك الاجتماعي وزيادة في الشعور بالعزلة والوحدة. 

ة  ه��ذا الانع��زال، المدعوم بثقافة الاس��تهلاك والنجاح الف��ردي، أدّى إلى تفاقم مش��اكل الصحَّ

النفسيَّة والبيئيَّة، ما دفع عددًا من المفكِّرين والباحثين إلى إعادة النظر في تأثيرات الفردانيَّة على 

المجتمعات«))).

ولقد كانت السمة الرئيسة منذ عصر النهضة وعصر الثورة الصناعيَّة، ثمَّ عصر النيوليبراليَّة هي 

تها فلسفات هذه العصور، حتى بات الإنسان الغربي لا يبحث  الماديَّة الصرفة، وهذه الماديَّة غذَّ

في الغالب إلا عما يشبع لديه هذه الماديَّة، ولو كانت على حساب الآخر، وهذا هو لبّ الفردانيَّة 

الحديثة التي قادت الإنس��ان المنفصل إلى الانفصال عن الذات الجمعيَّة والانكفاء على الذات 

1 - انظر: حسن الكحلاوي، الفردانيَّة في الفكر الفلسفي المعاصر، ص99. 
2 - محمد علي عز الدين: الفردانية: جذورها، آثارها الكارثية والبديل الإسلامي.



61 10

الفرديَّة ضارباً عرض الحائط بكلّ الروابط والقِيم الاجتماعيَّة التي يقوم عليها أي مجتمع مستقيم 

اجتماعيًا بل إنَّه “يخُضع المصالح الاجتماعيَّة للمصلحة الشخصيَّة”))).

ويرى بعضهم أنَّ القرن التاس��ع عشر -قرن الصناعة والتط��وُّر العلمي- كان له دوره في ظهور 

الفردانيَّة بش��كل واضح في المجتمعات الغربيَّ��ة، وأنَّها انتشرت بدءًا م��ن ألمانيا وإنجلترا التي 

تعاملت معها من منطلق اقتصادي، ثمَّ أمريكا التي اعتمدت عليها في القِيم الاجتماعيَّة والسياسيَّة 

الجديدة مثل: الديمقراطيَّة والرأس�امليَّة))). فالرأس�امليَّة أكَّدت في كلّ تفاصيلها على أنَّ منفعة 

الإنسان ومصلحته هي المحور الرئيس الذي تدور حوله))). 

وإذا كانت الفلسفة الماديَّة قد قادت إلى العقل الأداتي الغربي بكلِّ أدرانه، فإنَّها كذلك قادت 

إلى الفردانيَّة الغربيَّة الحديثة، ولا نش��كُّ في أنَّ العق��ل الأداتي والفردانيَّة الحديثة وجهان لعملة 

واحدة هي الفلسفة الماديَّة النفعيَّة. فالعقل الأداتي هو الذي يسعى إلى تحقيق ما يسعى إليه دون 

أي اعتبارات دينيَّة أو اجتماعيَّة أو غيرها، والفردانيَّة الحديثة هي فلس��فة السعي أو منهج السعي 

الذي يقود إلى هذا. ولا ننسى، كما يذهب )عبد الوهاب المس�ريي()))، إلى أنَّ إنكار وجود الله 

-تعالى- في الفكر الغربي ناتج عن هذه الفلسفة))).

ولا يمكن أن نغفل دور الفلس��فة الوجوديَّة في تغذية رواف��د الفردانيَّة الحديثة؛ حيث جعلت 

الوجوديَّة الإنس��ان موضوعًا لها، كما أنَّ لكلِّ إنس��ان أن يختار غايته أو هدفه من الحياة، فليس 

هناك غاية واحدة يجب على الإنس��ان السعي إليها في الفكر الوجودي)))، وإنَّما تعطي الإنسان 

الحُريَّ��ة في أن يعي��ش الحياة كما يحلو له دون قيود دينيَّ��ة أو اجتماعيَّة أو غيرها، وليس من حقّ 

د له اتجاهه))). غيره أن يحدِّ

1 - Ellen Meiksins Wood: Mind and Politics: An Approach to the Meaning of Liberal and 
Socialist Individualism, P6.

2 - انظر: جلال عبد الحسن، مفهوم الفردانية في الإسلام.. من الفوضى إلى التقنين.
3 - انظر: آدم سميث: ثروة الأمم، ص24- 25.

4 - مفكر مصري )1938- 2008م(، مؤلِّف موسوعة اليهود واليهوديَّة والصهيونيَّة. 
5 - انظر: عبد الوهاب المسيري، الفلسفة المادية وتفكيك الإنسان، ص39- 40. 

6 - انظر: عباس محمود العقاد، أفيون الشعوب، ص 86.
7 - John Macquarie: Existentialism, P14.

الإنسانُ الُمنفَصل



62

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

إنَّ الفردانيَّة خرجت من تحت عباءة الوجوديَّة في تقديس الحُريَّة الشخصيَّة في الفكر والسلوك. 

فالوجوديَّ��ة تهتمّ بالذات الفرديَّة )الإنس��ان(، ولا تهتمّ بالذات الجمعيَّ��ة )المجتمع( كاهتمامها 

بالإنس��ان)))، ومن ثمََّ كانت دعوتها إلى الحُريَّة المطلقة التي يفعل الإنسان من خلالها ما بدا له 

دون رقيب أو حس��يب، وهذا يفِّرس لنا نهمها في تحقي��ق متطلبّات الذات)))، وهذه هي الفردانيَّة 

سان الذات، ويطلقان لها الحُريَّة المطلقة دون مراعاة لسلطة من  بكلِّ حذافيرها؛ ذلك أنَّهما يقدِّ

أي نوع. كما أنَّ الوجوديَّة تقوم على عالمها الخاص، فكلّ زعيم من زعمائها كان يفحص وجوده 

الخاص، ومن ثمََّ كانت تجربة ذاتيَّة بحتة، هذه الذاتيَّة هي التي نراها في الفردانيَّة الغربيَّة.

 وبناء علي��ه نفهم لماذا كان تركيز الوجوديَّة على الذات الفرديَّ��ة؛ حيث جعلتها مركز الكون، 

واقتلعتها من جذورها الإيمانيَّة والاجتماعيَّة)))، متناسية الأبعاد الروحيَّة والعاطفيَّة الاجتماعيَّة.

تها في عدم الاكتراث لدين  ت الفردانيَّة في إعلاء الذات، هي ذاتها التي غذَّ فالوجوديَّة التي غذَّ

أو لإل��ه. فالوجوديَّة تنكر وجود الله تعالى)))، ولا تؤمن بأي س��لطة خارجيَّة وأخصّها الدين)))، 

وهذا ما أورث الفردانيَّة المعاصرة عدم الاعتداد بسلطة الدين ومبادئه وتعاليمه، فراحت كالحيوان 

المفترس الذي يفترس كلَّ شيء أمامه من أجل ذاته فقط. 

ولا يمك��ن أن نغفل دور البراجماتيَّة في تغذية الفردانيَّة الحديثة؛ ذلك أنَّها تس��عى إلى جلب 

المنفعة للإنس��ان، فهي مذهب نفع��ي يقيس خيريَّة الأفعال بما تجلبه م��ن منفعة. وهي مذهب 

يت  فلس��في نش��أ في أمريكا ع��ام 1870م))). ونتيجة لس��عيها الحثيث نحو جلب المنفعة سُ��مِّ

بالمذهب النفعي أو المذهب العملي؛ لأنَّها تقيس الفعل بنتائجه))). فالتصوُّر النفعي القائم على 

يات في سعي الفردانيَّة إلى الدعوة إلى تحقيق الإنسان  ياً رئيسًا من ضمن المغذِّ التجربة كان مغذِّ

1 - انظر: عبد الرحمن بدوي، دراسات في الفلسفة الوجوديَّة، ص 8.
2 - انظر: محمد الفيومي: الوجوديَّة فلسفة الوهم الإنساني، ص9، 25، 120

3 - انظر: مصطفى غلوش، الوجوديَّة في الميزان، ص17.
4 - Hayek, F.A. The Road to Serfdom. Pp, 38.

5 - انظر: زكريا إبراهيم: الفلسفة الوجوديَّة، ص13.
6 - انظر: مجدي وهبة وكامل المهندس: معجم المصطلحات العربية في اللغة والأدب، ص77.

7 - انظر: يمنى طريف الخولي، تيَّارات الفلسفة في القرن العشرين، فصل3.



63 10

رغباته دون قيود من دين أو مجتمع أو غيرهما.

د الأفكار التي تؤدِّيها التجربة  لقد كان سعي البراجماتيَّة سعي تجريبي، بمعنى أنَّها كانت تمجِّ

العمليَّ��ة، وتؤكِّد صحتها ومنفعتها. فكلّ فك��رة في البراجماتيَّة لا بدَّ أن تخضع للتجربة العمليَّة، 

وهذا في التحليل الأخير مرتكز رئيس في الفردانيَّة التي راحت تلبِّي احتياجاتها، وتطبُّقها تطبيقًا 

ة الفرديَّة تحقِّق رغباتها صارت هي الخير بالنسبة إليها،  عمليًّا على أرض الواقع، ولمَّا كانت اللذَّ

ومن ثمََّ فإنَّ الفردانيَّة في جانبها الخُلقُي نمت وترعرعت في حضن المذهب النفعي البراجماتي، 

ما يشير إلى أنَّ البراجماتيَّة ناقضت الدين في موضوع الطبيعة الإنسانيَّة، والتي لم تمنح الإنسان 

ما منحه المنهج الإسلامي له من تكامل ووسطيَّة وازدواجيَّة))). وهذا ما آلت إليه الفردانيَّة أيضًا. 

ثالثًا: الآثار الناتجة عن الفردانيَّة في المجتمعات الغربيَّة.

لا شكَّ في أنَّ هناك كثيراً من الآثار السلبيَّة الناتجة عن الفردانيَّة المستحكمة في المجتمعات 

الغربيَّ��ة، وفي غيرها م��ن المجتمعات التي جعلتها مشربها وأس��لوب حياتها، ويمكن القول إنَّ 

هذه الآثار تمسّ الأسرة والمجتمع والعالم والعقائد الإيمانيَّة. ويمكن أن نحصر الآثار الس��لبيَّة 

للفردانيَّة في أربعة محاور:

1- آثار الفردانيَّة السلبيَّة في الإنسان:

أ - الانعزاليَّة والوحدة:

لا ش��كَّ في أنَّ الفردانيَّة تقود إلى الش��عور بالانعزال والوحدة؛ وذلك أنَّه كلمّا أمعن الإنسان 

في تحقيق رغباته الفرديَّة دون وازع من أي سلطة، فإنَّه يبعد شيئاً فشيئاً عن ذاته أوًَّال وعن الذات 

الجمعيَّة ثانيً��ا، فمهما اتَّخذ من تدابير فإنَّه كائن اجتماعي، ومن ثَ��مَّ فإنَّه فردانيته تؤلمه من هذا 

الجانب الغريزي. ولا ش��كَّ في أنَّ الانعزاليَّة والوحدة نتيج��ة طبيعيَّة للتمركز حول الذات الذي 

تمارس��ه الفردانيَّة الغربيَّة؛ حيث »ميل الفرد لتحرير نفس��ه من القواع��د والقِيم النابعة من الوعي 

1 - انظر: محمد خضر شبير: دراسة ناقدة للفلسفة البراجماتيَّة في ضوء المعايير الإسلاميَّة، ص23. 

الإنسانُ الُمنفَصل



64

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ة واختياراته على الجماعة أو المجتمع«))). الجمعي، بحيث يعطي الأولويَّة لمصالحه الخاصَّ

ب- الشعور باللا جدوى:

وإذا انعزل الإنسان وصار وحيدًا، فإنَّه حتًام سيشعر باللا جدوى من وجوده، لكن هذا الشعور 

ا ش��يئاً فشيئاً، لكن ربما بعد فوات الأوان، وإذا شعر الإنسان  لن يتسرَّب إليه جملة واحدة، وإنَّم

باللا جدوى من حياته، فإنَّها س��تكون هيِّنة عليه، ومن ثمََّ فقد يلجأ إلى الانتحار أو الجنون؛ لأنَّ 

فردانيَّت��ه تحكَّمت فيه، وجعلت��ه ينحو منحى ماديًّا صرفاً، فتموت الروحانيَّة، فيتسربل بالش��عور 

ة  بضياع الكينونة، ومن ثمََّ اللا جدوى، وهذا ما دعا بعض الباحثين إلى التأكيد على أنَّ معيار اللذَّ

الذي تطبُّقه الفردانيَّة الغربيَّة ليس لديه القدرة على جعل الناس يستمرُّون في الحياة))).

ج-الأنا والنرجسيَّة:

��رة من تحكّ��م الفردانيَّة في  لك��ن إذا كان الش��عور باللا جدوى قد يح��دث في مراحل متأخِّ

الش��خص، فإنَّ ما يتحكَّم فيه ويمس��ك بتلابيبه ه��و الأنا المتعالية والنرجس��يَّة؛ حيث إنَّه بتركيز 

الفرد على تحقيق رغباته ومصالحه، قد تشعر الأنا بالفوقيَّة والتعالي على الآخر، فيظنّ أنَّه أفضل 

من أفراد المجتمع الذي يعيش فيه، وهذا من ش��أنه أن يصنع فجوة نفس��يَّة يعاني منها الفرد قبل 

ر إلا ذاته،  المجتمع. ومن ثمََّ فإنَّ الإنس��ان الفرداني المنفصل نرجسي إلى أبعد حدّ؛ »لأنه لا يقدِّ

��ل أيَّ شيء على ذاته؛ لأنَّه باختصار ينطلق من ذاته وينته��ي إليها«))). وفي ذلك يقول  ولا يفضِّ

)ماكس ش��تيرنر -Max Stirner())): »ابحثوا عن ذواتكم، كونوا أنانيين«)))، ويقول: »مِن الأوَلى 

أن أكون أنا ذاتي وأناني«)))، ويقول: »أنا كلُّ شيء بالنس��بة إلى ذاتي، أنا الأوحد«)))، كما يقول: 

1 - محمد يوسف القضاة: تأثير الفردانيَّة الغربيَّة على الأسرة المعاصرة، ص 16
2 - انظر: باتريك بوكانان: موت الغرب.. أثر شيخوخة السكان ومزتهم وغزوات المهاجرين على الغرب، 

ص27.
3 - ماكس شتيرنر: الأوحد وملكيته، ص226

4 - فسلسوف ألماني )1806- 1856(، من زعماء الفلسفة الوجوديَّة والعدميَّة.
5 - ماكس شتيرنر: الأوحد وملكيّته، ص293

6 - ماكس شتيرنر: الأوحد وملكيّته، ص293.
7 - ماكس شتيرنر: الأوحد وملكيّته، ص28.



65 10

»أنا وحدي قضيَّتي، أنا ذاتي قضيَّتي«، ويقول: »لا شيء بالنسبة إلّي يعلو علّي«))).

د-الذات مصدر المعرفة:

لا شكَّ في أنَّ الفردانيَّة بهذا تجعل من الإنسان مصدر المعرفة لذاته بناء على تجاربه وخبراته 

ز الفرد على النظر داخل  وس��لوكيَّاته، بل إنَّها جعلت من الذات موضوعًا للمعرفة أيضًا، فـ »تحفِّ

نفسه، وفهم تجاربه وسلوكيَّاته ومشاعره بشكل أعمق«))). وهذا من شأنه أن يجعله يتَّخذ مواقف 

بناء ع�ىل معرفة ذاتيَّة داخليَّة، دون النظر إلى المعرفة الخارجيَّ��ة، أو بمعنى آخر يلغي أي معرفة 

خارجيَّة تمنع من الوصول إلى رغباته.

هـ-الذات مصدر المعيار الخُلقُي:

وإذا كانت الذات هي مصدر المعرفة وموضوعها، فهذا يعني أنَّها المعيار الخُلقُي الذي تحكم 

م��ن خلاله بين الخير والشر، ف�ال اعتبار لمعيار خارجي كالدين والقان��ون والعرف الاجتماعي 

ا الاعتبار الأوَّل والأخير  ، إنَّم وغيرها، بل إنَّ��ه لا اعتبار لبعض المعايير الداخليَّة كالضمير مث�ًا�لً

ة واطمأنَّت لها وجعلتها سبيلها الذي لا تحيد عنه، في عود غير  بة التي اختبرت اللذَّ للذات المجرِّ

حميد للسفسطائيَّة القديمة التي جعلت من الذات مقياس كلّ شيء، وعليها فما أسعدها وحقَّق 

تها فهو الخير، وما أتعسها وأعاقها عن تلبية نداء الشهوة فهو الشّر))). لذَّ

و-فقدان الإنسان للروحانيَّة:

لا ش��كَّ في أنَّ انغماس الإنس��ان في الفردانيَّة، وتحقيق كلّ ما هو مادي إش��باعًا لرغباته 

يقود حتًام إلى فقدان الإنسان للروحانيَّة المطلوبة في حياته والتي تشعره بالطمأنينة النفسيَّة، 

والتي تجعله قادرًا على التغلبّ على الإش��كاليَّات النفس��يَّة التي تواجهه، وأهمّها الاكتئاب 

والانتحار وغيرهما؛ لأنَّ الإنس��ان في هذه الحال يكون مفتقدًا للاتزان السيكولوجي، الذي 

يحقّق��ه له الاتج��اه الروحاني الذي يمثلّه الدي��ن بتعاليمه ومعتقداته. »وبهذا يمكن تفس�ري 

1 - ماكس شتيرنر: الأوحد وملكيّته، ص29.
2 - محمد يوسف القضاة: تأثير الفردانية الغربية على الأسرة المعاصرة، دراسة في ضوء الفكر الإسلامي، 

ص18.
3 - Ellen Meiksins Wood: Mind and Politics: An Approach to the Meaning of Liberal and 

Socialist Individualism. P6-7

الإنسانُ الُمنفَصل



66

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الإقبال المتعاظم على مراكز العلاج النفسي في الغرب، فإنَّ الوجه المظلم لوفرة الدراسات 

النفسيَّة هو ش��يوع هذه الأمراض وتفشِّي الأوبئة النفسيَّة، كالاكتئاب والقلق والاضطرابات 

الأخرى”))).

2- آثار الفردانيَّة السلبيَّة على الأسرة:

أ-تفكُّك الروابط الأسريَّة:

من الآثار السلبيَّة للفردانيَّة الواقعة على الأسرة تفكُّك الروابط الأسريَّة في المجتمعات الغربيَّة؛ 

ذلك أنَّ حُريَّة التصرفّ المطلقة التي تكس��بها الفردانيَّة تجعل كلّ فرد من أفراد الأسرة يبحث عن 

ه أو أبيه أو إخوته، وهنا تفقد الروابط الأسريَّة قوَّتها، كما أنَّ حريَّة الفتاة أو  رغبات��ه دون النظر لأمُِّ

الفتى بعد السادسة عشر دون اعتراض من الوالدين بحكم القانون يفقد الأسرة قوَّتها أيضًا؛ لأنَّ 

لهما أن يفعلا ما شاءا من الانفصال عن الأسرة، واتخاذ مسكن جديد والانعزال التامّ عنهما.

لات الطلاق: ب- زيادة معدَّ

من الآثار السلبيَّة للفردانيَّة الغربيَّة زيادة نسبة معدَّلات الطلاق في مجتمعاتها، فالدول الغربيَّة 

ا في الط�الق، وهذا ما تؤكّده  والولايات المتحدة الأمريكيَّة تش��هد نس��ب مع��دَّلات مرتفعة جدًّ

الإحصائيَّ��ات الصادرة في 2025م؛ نتيجة تغلب الفردانيَّ��ة الحديثة على هذه المجتمعات التي 

تئّن من وقعها يومًا بعد يوم، هذه الإحصائيات تش�ري إلى أنَّ أس��بانيا وروس��يا وأوكرانيا وإيطاليا 

وفرنسا ولوكس��نبورج والبرتغال وكندا وكوريا الجنوبيَّة والولايات المتحدة الأمريكيَّة هي الأكثر 

رها هذه الدول العشر  في معدَّلات الطلاق في العالم)))، والمتأمّل في هذه الإحصائيَّة التي تتصدَّ

مة صناعيًّا وتكنولوجيًّا على مس��توى العالم، فإنَّها من أكثر  يجد أنَّها وإن كانت من الدول المتقدِّ

الدول تفكُّكًا من الناحية الأسريَّة؛ نتيجة التطبيق المبالغ للفردانيَّة الحديثة التي تسعى إلى كسب 

كلّ شيء دون مراعاة لأي شيء.

1 - محمد يوسف القضاة: تأثير الفردانيَّة الغربيَّة على الأسرة المعاصرة، دراسة في ضوء الفكر الإسلامي، 
ص18.

2 - انظر: ألكسندر لوسون: معدلات الطلاق العالمية 2025: تحليل شامل.



67 10

 ج- تكوين أسر غير شرعيَّة:

لا شكَّ في أنَّ من سلبيَّات الفردانيَّة أنَّها تقود إلى تكوين أسر غير شرعيَّة، تسهم في إنتاج أبناء 

مجه��ولي الهويَّة، فنتيجة تلبي��ة الرغبات الفرديَّة دون قيد يميل الإنس��ان الغربي إلى إقامة علاقة 

، ومن  ى بـ )Girl Friend(، ثمّ يهجرها عاجًال أم آجًال ة فتيات تحت ما يسُمَّ جنسيَّة مع فتاة أو عدَّ

ثَ��مَّ ينتج عن هذه العلاقة التي يحميها القانون الغربي للأس��ف ولادة أبناء قد لا يعرفون آباءهم، 

��ة إذا كانت الأمُّ من محبِّي تعدّد الأصدقاء في العلاقة الجنس��يَّة. وه��ذا يعني أنَّه لا وجود  خاصَّ

لأسرة؛ إذ إنَّ أبس��ط معاني الأسرة وجود أب وأمُّ، فإذا لم يعُرف الأب من الأس��اس فكيف يكون 

إحساس الابن؟! وهل يستطيع التغلبّ على مشاعر الضياع وفقدان الانتماء الأسري التي تحاصره 

من كلّ اتجاه؟!

في إحصائيَّة أجُريت في 2018م كش��ف مكتب الإحصاء الأوروّيب أنَّ 43% من المواليد في 

الاتحّاد الأوروبي س��نة 2016 وُلدوا خارج إطار العلاقات الزوجيَّة. وأظهرت البيانات الأخيرة 

التي نشرها المكتب أنَّ عدد المواليد خارج إطار الزواج ارتفع بنسبة 15% مقارنة بعام 2000م))).

رت قائمة الأطفال المولودي��ن خارج إطار الزواج، أوضحت البيانات  وع��ن الدول التي تصدَّ

أنَّ نس��بتهم في فرنس��ا بلغت 60%، وبلغاريا وسلوفينيا 59%، وإس��تونيا 56%، والسويد %55، 

والدانمارك 54%، والبرتغال 53%، في حين بلغت النسبة في هولندا 50%.. في المقابل انخفضت 

��ط  نس��بة الأطفال المولودي��ن خارج إطار ال��زواج في كلّ من اليون��ان وكرواتيا مقارنة بالمتوسِّ

؛ حيث لم تتجاوز %20. الأوروّيب

ولا شكَّ في أنَّ هذه النسب الإحصائيَّة هي نتاج طبيعي للفردانيَّة الغربيَّة التي جعلت الإنسان 

الغربي يبحث عن نهمه وش��بقه الجنسي دون مراعاة لسلطة دينيَّة بالخصوص، الأمر الذي يقود 

ة الحقيقيَّة.  إلى تكوين كيان أسري ينقصه الدفء والأبوَّ

د-عقوقيَّة العلاقة بين الآباء والأبناء:

ه  ويترتَّ��ب على تكوين أسُر غير شرعيَّة عقوق الأبناء للآباء؛ لأنَّ الطفل عندما ينش��أ بين أحضان أمِّ

1 - دراسة بعنوان: 43% من أطفال أوروبا ولدوا خارج إطار الزواج.

الإنسانُ الُمنفَصل



68

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

فق��ط دون أب، نتيجة وجوده في ظروف غير ملائمة البتَّة، يفقد الانتماء للأسرة، حتى مع معرفة والده 

باع�رتاف الأب طواعية أو عن طريق فحص الحمض الن��ووي )DNA(، وهذا ما يورث الابن عقوق 

الوالدين؛ لأنَّ الآباء ذاتهم هم من بدأوا بالعقوق، فيكون الجزاء من جنس العمل، بدليل نسب كبيري 

السن المودعين في دار المسنِّين في أوروباّ؛ حيث تمثلّ المعدل الأكبر، فحسب بعض الإحصائيَّات، 

نجد أنَّ نس��بة سكان دور الرعاية من س��كان إنجلترا وويلز مثًال في عام 2011 كانت 4.3% في عدد 

المقيمين في دور الرعاية الذين تبلغ أعمارهم 65 عامًا فما فوق، بينما بلغت في عام 2021م %2.5 

. بينما كان أكبر انخفاض في نس��بة كبار الس��ن المقيمين في دور الرعاية بين الأش��خاص الذين تبلغ 

أعمارهم 85 عامًا فما فوق. حيث انخفض من 13.7% في عام 2011 إلى 10.8% في عام 2021 ))).

3- آثار الفردانيَّة السلبيَّة على المجتمع: 

أ-انفصال الروابط والصلات الاجتماعيَّة:

تقود الفردانيَّة إلى انفصام عرى الروابط الاجتماعيَّة؛ حيث يؤدِّي انش��غال الأفراد إلى إش��باع 

أهدافه��م الش��خصيَّة دون أدنى مراع��اة للعلاقات الاجتماعيَّ��ة. »هذا التفكّك ي��ؤدِّي إلى تزايد 

حالات الطلاق وتفكّك الأسرة، ما يؤثِّر سلبًا على تماسك المجتمع. وقد بيَّنت دراسة من جامعة 

كاليفورني��ا )2018( أنَّ تزايد النزعة الفرديَّة أدَّى إلى ارتفاع معدَّلات الطلاق وتراجع التماس��ك 

الأسري. تاريخيًّا، يمكن مقارنة ذلك مع المجتمعات الإس�الميَّة في القرون الوسطى التي كانت 

ة التي كانت توفِّر دعًام اجتماعيًّا قويًّا لأفرادها«))). تعتمد على الأسرة الكبيرة الممتدَّ

ى ذلك، ذلك أنَّ الحريَّة المطلقة التي تقود  ليس��ت هذه هي الإش��كاليَّة الوحيدة، بل الأمر يتعدَّ

إليها الفردانيَّة معناها أن يكون “للفرد الحريَّة الكاملة في اتخاذ القرارات المتعلقة بحياته الشخصيَّة، 

كتغيير جنس��ه من ذكر لأنثى، أو اتِّخاذ قرار الانتحار، أو الإجهاض، أو الممارس��ة الجنسيَّة خارج 

إطار الزواج، فهو حُرّ في اختياره، ولا يلزمه الرضوخ لضغوط اجتماعيَّة أو دينيَّة أو سياسيَّة”))).  

 www.ons.gov.uk :1 - انظر
2 - محمد علي عز الدين: الفردانيَّة: جذورها، آثارها الكارثية والبديل الإسلامي.

3 - محمد يوسف القضاة: تأثير الفردانية الغربية على الأسرة المعاصرة، دراسة في ضوء الفكر الإسلامي، ص16.



69 10

ب- تعرُّض ديمغرافيَّة السكَّان للخطر:

من الإشكاليَّات التي تنتج عن الفردانيَّة الحديثة في المجتمعات الغربيَّة، وزيادة عدد الوفيات 

ع��ن عدد المواليد في كثير من الدول الغربيَّة والولايات المتحدة الأمريكيَّة، ما يعرِّض ديمغرافيَّة 

الس��كَّان للخطر المحدق، وهذا ناتج عن الإعراض عن الزواج، والرغبة في تقليل عدد الأطفال 

من جانب الوالدين نتيجة تغليب الرغبات والمصالح الشخصيَّة التي تغلغلت في النفوس بإلحاح 

من وقع الفردانيَّة الحديثة. 

وتدلي�ًا�لً ع�ىل ذلك نجد أنَّ فرنس��ا –على س��بيل المثال- تش��هد مرحلة دقيقة ع�ىل الصعيد 

الديموغرافي؛ إذ تسجِّل للمرَّة الأوُلى منذ نهاية الحرب العالميَّة الثانية أضعف توازن طبيعي بين 

المواليد والوفيات؛ ذلك أنَّ أحدث دراس��ة صادرة عن المعهد الوطني للدراسات الديموغرافيَّة 

وجدت أنَّ الفارق بين عدد المواليد وعدد الوفيات لم يتجاوز في عام 2024 سوى 0.2% مولود 

إضافي لكلّ ألف نسمة، وهو مؤِّرش يعكس حالة وهن غير مسبوقة في الديناميَّة السكَّانيَّة للبلاد))). 

وما يقال عن فرنس��ا من حيث كثرة عدد الوفيات في مقاب��ل عدد المواليد، يقال أيضًا عن الدول 

الغربيَّة بشكل عام، مثل ألمانيا وروسيا وغيرهما.

وهذا نتيجة ش��يخوخة الس��كَّان التي آلت إلى ما آلت إليه نتيجة الإع��راض عن الزواج مقابل 

ة التي تقوده إليها الفردانيَّة وتأثيراتها، كذلك نتيجة قلَّة  علاقات جنس��يَّة تشعر الفرد بالمتعة واللذَّ

الخصوبة التي نتجت عن كثرة هذه العلاقات غير الشرعيَّة، وممارس��تها بدءًا من السادس��ة عشر 

سنة، وهذا كله حسب معطيات تلك الفردانيَّة وتأثيراتها.

ج- تفشِّي الانتحار في المجتمع: 

يعدُّ الانتحار أحد نتاجات الفردانيَّة، فهي تمثِّل سببًا رئيسًا من الأسباب التي تقود إلى الانتحار 

في المجتمعات الغربيَّة. فقد فقدت بعض الدول الغربيَّة عمليَّة الاس��تقرار الروحي »في السويد 

وسويسرا وهما من الدول الغنيَّة التي يمتاز شبابها بالثقافة والعلم، ففي سويسرا تبلغ نسبة التعليم 

100% تقريبًا، وتعتبر من أعلى عشرة دول دخًال للفرد في العالم، ويمتاز اقتصادها بالثراء لا سيِّما 

www.ajnet.me   :1 - انظر

الإنسانُ الُمنفَصل



70

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

أنَّه��ا تعتمد على التكنولوجيا في الصناعة. ولكن على الرغم من ثراء الدولة، وثراء ش��عبها يقدم 

كثير من شبابها على الانتحار«))). 

وهذا »وقد اجتمع بعض الساس��ة وعلماء النفس في مدين��ة جنيف في عام2007 في مؤتمر 

 معظ��م المنتحرين من فئة الش��باب، وهم الذين  لبحث ه��ذا الموضوع، وج��اء في التقرير: أنَّ

يقبل��ون على جريمة الانتحار، ومعظمهم  مرضى بأمراض، أهمّها: الش��ذوذ الجنسي، وأمراض 

الاضطرابات النفس��يَّة، ويعاني معظمه��م  من الضياع، وعدم  التراب��ط الاجتماعي في حياتهم، 

هذا إلى جانب الخواء النفسي؛ حيث يشعر الشباب بالخواء الروحي، وهو من أهمّ الأشياء التي 

تكوِّن ش��خصيَّة الفرد، ولا س��يَّما أنَّ الش��باب في أوروبا هجروا الدين، وأصبح الشاب المتديِّن 

في قاموسهم إنساناً شاذًّا! حتى إنَّ الكنائس أصبحت شبه مهجورة ولا يرتادها إلا بعض العجزة 

والأسر الفقيرة«))).

وه��ذا يبِّني أثر الدين في النفس الإنس��انيَّة المؤمنة، وأثر غياب��ه في غيرها من الأنفس الماردة 

ل الانتحار الس��نوي هو 13.26% لكلّ  والرافضة ل��ه. ففي الولايات المتح��دة الأمريكيَّة، معدَّ

100،000 ش��خص. ويموت الرجال عن طريق الانتحار بمعدل 3.5% أكثر من النس��اء. وفي 

المتوسّط، هناك 121 حالة انتحار في اليوم. ويشكِّل الذكور البيض 7 من كل 10 حالات انتحار 

وفقًا لتقديرات عام 2015م. وتمثِّل الأسلحة الناريَّة ما يقرب من 50 في المئة من جميع حالات 

الانتحار))).

وأشارت نيويورك تايمز إلى أن 42773 شخصًا ماتوا انتحارًا في الولايات المتحدة الأمريكيَّة 

في ع��ام 2014م، مقابل 29199 في عام 1999م. وكش��ف الباحثون ع��ن زيادة مقلقة خلال 

الفترة نفسها، في ما بين الفتيات من 10 سنوات حتى 14 سنة؛ حيث تضاعفت ثلاث مرَّات نسبة 

إقبالهن على الانتحار))).

1 - الانتحار في الغرب ظاهرة تستحق التأمل، ترجمة يوسف وهباني.

2 - الانتحار في الغرب ظاهرة تستحق التأمل، ترجمة يوسف وهباني.
3 - طارق السيِّد: ظاهرة الانتحار في الغرب.

4 - طارق السيد: ظاهرة الانتحار في الغرب. 



71 10

ة العالميَّة: هناك ما يقرب من 800،000 ش��خص يموتون بس��بب  وبحس��ب منظَّم��ة الصحَّ

الانتحار كلّ عام، وهن��اك عدد من الذين يحاولون الانتحار. وبالت��الي، يتأثَّر ملايين عديدة من 

الناس أو يعانون من الفاجعة الانتحاريَّة كلّ عام. والانتحار هو السبب الرئيس الثاني للوفاة بين 

الأطفال، الذين تتراوح أعمارهم ما بين 15 و29 عامًا على الصعيد العالمي))).

د-إشكاليَّة الإدمان:

تعد إشكاليَّة الإدمان من الإشكاليَّات العويصة التي تواجه المجتمعات الفردانيَّة، نتيجة الفراغ 

ة، والغريب أنَّ هذه المجتمعات رغم توافر س��بل الحياة  الروحي الذي يواجه فئة الش��باب خاصَّ

ة أصعدة، لكنَّها تواجه إش��كاليَّات تتعلَّق بالإدمان بما يمثِّله  المريحة لهم ماديًّا وعلميًّا وعلى عدَّ

ة على عقول الش��باب وأرواحهم. إنَّ الإحصائيَّات تشير إلى أنَّ ثلث الأوروبيين  من خطورة جمَّ

رات غير المشروعة؛ حيث تناول 15% من الش��باب نب��ات الماريجوانا، في حين  ب��وا المخدَّ جرَّ

تناول 2.5% منهم الكوكايين))).

رات  فحسب تقرير مكتب الأمم المتحدة الصادر في يونيو 2025م بلغ عدد مستخدمي المخدَّ

والمؤثِّرات العقليَّة )باس��تثناء الكحول والتبغ( 316 مليون ش��خص ع��ام 2023، أي ما يعُادل 

6% من الس��كَّان الذين تتراوح أعمارهم بين ما 15 و64 عامًا، مقارنة بنحو 5.2% عام 2013. 

ويظلّ القنَّب الأكثر انتش��ارًا؛ إذ بلغ عدد مس��تخدميه 244 مليوناً، يليه الأفيونيَّات )61 مليوناً(، 

والأمفيتامين��ات )30.7 مليوناً(، والكوكايين )25 مليوناً(، والإكس��تاسي )21 مليوناً(. ويحذّر 

التقرير من أنَّ تزايد أعداد الفئات الجديدة من الأشخاص الأكثر هشاشة، ممّن يفرّون من الأزمات 

والاضطرابات والنزاعات، قد يؤدّي إلى ارتفاع هذه الأرقام مستقبل))).  

رات  رات والجريمة المنظَّمة؛ وتأثير المخدَّ ة عن الاتِّجار بالمخدَّ ن التقرير فصوًال خاصَّ يتضمَّ

رات وأسرهم ومجتمعاتهم المحليَّة؛ إلى جانب  ة مستخدمي المخدَّ والمؤثِّرات العقليَّة على صحَّ

1 - موقع منظمة الصحة العالمية الإلكتروني.
arabic.euronews.com  :2 - انظر

3 - موقع مكتب الأمم المتحدة الإلكتروني.

الإنسانُ الُمنفَصل



72

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

رات على البيئة في أوروبا ))). عرض آثار المخدَّ

رات تكُبِّد بالفعل الأفراد والمجتمعات والنُّظم  يشُير التقرير إلى أنَّ اضطرابات استخدام المخدَّ

د الأطراف، وتحوُّل أولويات تخصيص  الصحيَّة تكاليف باهظة، مُحذّرًا من أنَّ تراجع التعاون متعدِّ

الموارد من شأنه أن يفُاقم من حدّة هذه المشكلة))).

إنَّ تكلف��ة الإخف��اق في معالج��ة اضطرابات اس��تخدام المخ��درات باهظ��ة؛ إذ أودت هذه 

الاضطرابات بحياة نحو نصف مليون شخص، وتسبّبت بفقدان 28 مليون سنة من سنوات الحياة 

الصحيَّّة بس��بب الإعاقة والوفيات المبكرة خلال عام 2021. وتش�ري التقديرات إلى أنَّ شخصًا 

رات والمؤثِّرات العقليَّة  واحدًا فقط من بين كل 12 شخصًا يعاني من اضطرابات استخدام المخدَّ

تلقّى العلاج في عام 2023. وتبرز أهميَّة السياسات الرشيدة وتوافر خدمات صحيَّة واجتماعيَّة 

رات على الأفراد  قائم��ة على الأدلَّة في التخفيف من الأثر الصحّي الناجم عن اس��تخدام المخدَّ

والمجتمعات))).

فما الس��بب في كل ذلك؟! أليس سببه الفلسفات الغربيَّة التي أبعدت الإنسان عن أمنه وأمانه 

الروحي، فراحت تتعاركه الأزمات النفس��يَّة وتتغلَّب عليه، بسبب ما يعانيه من هشاشة داخليَّة؟! 

امة التي وإن حاول الغرب عدم إلقاء اللوم عليها؛  إنَّ الفردانيَّة صورة من صور هذه الفلسفات الهدَّ

لأنَّها صنيعة يديه، فإنَّ أثرها ملموس بقوَّة على أرض الواقع، ولا يمكن إنكاره.

هـ-فقدان الانتماء: 

لا ش��كَّ في أنَّ أح��د آثار الفردانيَّة الس��لبيَّة أنَّها بس��عيها الدائم نحو تحقي��ق الحريَّة المطلقة 

على أرض الواقع، ما يؤدِّي إلى التس��ابق في تحقيق الغايات دون رابط يلزمها، أفقدت الإنس��ان 

الانتماء بمختلف صوره، ففَقَدَ الانتماء إلى الأسرة، والانتماء إلى المجتمع، والانتماء إلى الوطن، 

والانتماء الدين؛ ذلك أنَّ الانتماء في أبسط صوره هو الشعور العميق الداخلي بالارتباط بالأسرة، 

والمجتم��ع، والوطن، والدين. وخلافه يع��دّ اغتراباً، وهو »من أهمّ المظاهر الس��لبيَّة في العالم 

1 - موقع مكتب الأمم المتحدة الإلكتروني.

2 - موقع مكتب الأمم المتحدة الإلكتروني.

3 - موقع مكتب الأمم المتحدة الإلكتروني.



73 10

الحديث والمعاصر«)))، لكن الفردانيَّة تعلن الاغتراب والانفصال عن كلّ هذا نتيجة س��عيها إلى 

ق الانفصال ش��يئاً فشيئاً إلى أن يحدث الانفصال  تحقيق المنفعة الذاتيَّة دون مراعاة لهذا، ويتعمَّ

التام الذي يشعر فيه الفرداني أنَّ انتماءه لذاته فقط، ولا شيء غيرها. 

فإذا كان الانتماء يقُصد به ش��عور الفرد باتصاله مع الجماعة)))، فالفرداني فاقد لهذه الشعور، 

ليس بسبب الجماعة، ولكن بسبب شعوره بالانتماء إلى ذاته لا إلى الجماعة، فالانتماء هنا للأنا. 

وإذا كان الانتماء يعني إحساس الإنسان بأنَّه جزء من كلّ، سواء أكان هذا الكلّ أسرة أم مجتمعًا 

أم وطنًا)))، فإنَّ الفرداني لا يش��عر بذلك، ولكنَّه يش��عر بفوقيَّته على الكلّ الذي نش��أ فيه، ويتَّخذ 

من تحقيق رغباته وسيلة إليها. وإذا كان يوصف بأنَّه الحالة التي يكون فيه الإنسان جزءًا من بنية 

دة داخل المجتمع)))، فقد انسلخ كليَّة عن هذه البنية بفعل سعيه الدائم إلى الحريَّة  اجتماعيَّة محدَّ

غير المقيَّدة بسلطة هذه البنية.

و-ذوبان الهويَّة: 

قد تكون الهويَّة فرديَّة، وقد تكون هويَّة جماعيَّة، الأوُلى يعلن فيها الإنسان أنَّ هويَّته هو ذاته، 

والثاني��ة يعلن؛ فيه��ا أنَّ هويَّته من هويَّة المجتمع الذي ينتمي إليه. لك��ن الفردانيَّة تقود إلى اتباع 

ة في قيمه  طري��ق الأولى ذل��ك أنَّ الفردانيَّة المغالية تتص��ادم مع تقاليد المجتمع وأعراف��ه خاصَّ

الاجتماعيَّة، وهذا من شأنه أن يضعف الأسرة والمجتمع معًا، وهما من الركائز التي تشكّل الهويَّة 

ة في أركانها: اللغة والدين والتقاليد والأعراف والتاريخ المش�رتك. فالدين مثًال -وهو  بصورة عامَّ

المكوّن الرئيس للهويَّة- ليس له مكان في النزعة الفردانيَّة؛ إذ تعدّه سلطة وقيدًا خارجيًا تسلطّيًّا لا 

يجب الخضوع له، ومن ثمََّ تدفع الإنس��ان دفعًا إلى تحقيق رغباته دون النظر له، وهذا يعد ضرباً 

ة، وعليه فإنَّ موقف الفردانيَّة  للهويَّ��ة الدينيَّة، التي هي في التحليل الأخير جزء من الهويَّ��ة العامَّ

هنا هو الموقف الذي يقود إلى ذوبان الهويَّة بل واندثارها. 

1 - حسن منصور: الانتماء والاغتراب، ص7.
2 - English. H and English. A. Comprehensive Dictionary of psychological and psychana-

lytical term, pp42.
3 - انظر: علاونة ربيع: الانتماء وعلاقته بتحقيق الذات، ص 26.
4 - انظر: علاونة ربيع: الانتماء وعلاقته بتحقيق الذات، ص 26.

الإنسانُ الُمنفَصل



74

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ز-إشاعة الشذوذ والمثليَّة الجنسيَّة: 

من الآثار الس��لبيَّة للفردانيَّة إش��اعة الش��ذوذ والمثليَّة الجنس��يَّة في المجتمع، وهذا ناتج عن 

س عليها الفرداني مواقفه، وما دامت الفردانيَّة تتيح للإنسان  الحريَّة غير المقيِّدة بسقف والتي يؤسَّ

أن يفعل ما يش��اء وقتما يش��اء بالكيفيَّة التي يش��اء، فلا مانع بناءً على ذلك من أن يمارس رغباته 

الجنسيَّة كيفما يريد دون أن يعيقه عائق، أو يمنعه مانع. إن المتأمِّل في الإحصائيات السكانيَّة في 

ط أعمار السكَّان من كبار السكَّان بلغ نسبة كبيرة جدًا، وهذا يمثِّل  الدول الأوروبيَّة يجد أنَّ متوسِّ

انهيارًا ديمغرافيًّا، هذا الانهيار الديمغرافي كما أطلقت عليه صحيفة لوفيغارو الفرنس��يَّة لا يعود، 

ا يعود بالدرجة الأولى إلى تداعيات  حسب الدارسين، لتخلفّ علمي ولا تقهقر اقتصادي، وإنَّم

انتشار ممارسات وأفكار شاذَّة في أوروبا مثل الشذوذ الجنسي، والنسويَّة التي شجعت، حسب 

دراسة للباحث )جون جونسون لويس-John Wilson Lewis( نشرت في نوفمبر/تشرين الثاني 

2020، على تقوي��ض النظام الأسري، ومحاربة مفاهيم الأسرة والأبوَّة والأمومة والزواج وحتى 

الأنوثة والذكورة))). وما كان للشذوذ والمثليَّة وغيرها من الممارسات الجنسيَّة الشاذَّة أن تتمكَّن 

من المجتمعات الغربيَّة لولا الفردانيَّة الحديثة التي تغلغلت في صميم هذه المجتمعات، وأفرزت 

هذه النتوءات، بما دعت إليه من أفكار الحُريَّة غير المقيدة، وإنكار الس��لطة الخارجيَّة: س��لطة 

الدين وسلطة المجتمع، وإطلاق العنان للإنسان في أن يشبع نهمه الجنسي.

4- آثار الفردانيَّة السلبيَّة في الدين: 

أ-فصل الدين عن الحياة:

لا ش��كَّ في أنَّ الفردانيَّة بصورته��ا التي أوضحناها تتَّخذ من الدين ع��دوًّا لها؛ لأنَّها تعدّه من 

القيود الخارجيَّة، أو الإلزامات الخارجيَّة التي تعطلّها عن تحقيق غاياتها ورغباتها، وتقف حجرة 

عثرة أمام ذلك، ومن ثمََّ ينفصل الإنس��ان عن الدين، وش��يئاً فشيئاً يجري الفصل التامّ بين الدين 

ا سيكون الدين حسب الهوى، فدينه قد يكون  والحياة، لكن هذا لا يعني انتفاء الدين كليَّة، وإنَّم

1 - انظر: أحمد محمد فال: الشيخوخة والشذوذ والنسوية. 



75 10

في التجارب الروحيَّة، أو التوغُّل في الإلحاد أو اللا أدريَّة أو اللا دينيَّة؛ حيث إنَّ »الاعتراف بالدين 

ا من حيث كونه وضعًا إلهيًّا يسوق ذوي  في الفردانيَّة الغربيَّة يقُبل من حيث هو اختيار شخصي، أمَّ

العقول السليمة لما فيه الخير فإنَّه يعتبر عندهم إكراها خارجيًّا”))).

ب-التزيي بزيّ الإلحاد.

يات  هن��اك ارتباط وثيق ب�ني الفردانيَّة والإلح��اد، أو هي على أقل تقدير تع��دّ واحدة من مغذِّ

الفك��ر الإلحادي والعمل على انتش��اره داخل المجتمعات الغربيَّة؛ حي��ث إنَّ تعظيم الأنا الذي 

تقوده الفردانيَّة وإعلائها قيمة الإنس��ان على ما عداها تجعلها تضع نفس��ها موضع عدم الالتزام 

بالدين بوصفه س��لطة ملزمة؛ فالدين يقوم على مجموعة من الضوابط التي تأباها، ومن ثمََّ تطلق 

للإنس��ان العنان في عدم الخضوع ل��ه، فضًال عن الإقرار به. إنَّ مضم��ون الفردانيَّة تقديس الأنا 

وع��دم الاعتراف بأي قوَّة خارجيَّة، ولو كانت ه��ذه القوَّة هي الإله ذاته، وهنا تتلاقى مع الإلحاد 

ال��ذي ينكر الاعتراف بأي قوى خارج الحسّ الإنس��اني. وهذا يفِّرس ضعف كليهما عن مواجهة 

الإشكاليَّات العميقة فيجري اللجوء إلى الانتحار؛ ذلك أنَّ شخصيَّة الفرداني أو الملحد أضعف 

بالمقارنة بأهل الإيمان التي تكوّن شخصيَّتهم أقوى))).

ج-تهميش دور الدين:

ش��ت دور الدي��ن في قلوب أبناء  وم��ن الآث��ار الس��لبيَّة للفردانيَّة في المج��ال الديني أنَّها همَّ

المجتمعات الغربيَّة، فعمدت إلى فصله عن الحياة، وجعلت س��لطته على الفعل الخُلقُي سلطة 

غير موجودة، وغير معترف بها، بدعوى أنَّ الإنسان يجلب لنفسه المنفعة والسعادة بالطريقة التي 

تحلو له دون التزام بدين أو عرف اجتماعي، تحقيقًا لما دعوا إليه من الحريَّة المطلقة. وهذا يؤدِّي 

لا محالة إلى مجتمع بهيمي لا يقيم وزناً إلا لشهواته، ومن ثمََّ يتوارى الدين خلف هذا الكمّ في 

النف��وس، ويقلّ دوره إلى أن يتلاشى نهائيًّا، وهذا ما بدا ملاحظاً في كثير من المجتمعات الغربيَّة 

الآن بصورة أكثر بش��اعة. ومن ثمََّ فإنَّ أش��دَّ قضايا الحداثة الغربيَّ��ة خطورة فصلها الأخلاق عن 

1 - محمد يوسف القضاة: تأثير الفردانية الغربية على الأسرة المعاصرة -دراسة في ضوء الفكر الإسلامي، 
ص16.

2 - هنري لينك: العودة إلى الإيمان، ترجمة ثروت عكاشة، ص11.

الإنسانُ الُمنفَصل



76

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

��ة في عصر الذكاء الاصطناعي الذي يخرج الدين من حس��اباته، حتى أنَّ بعض  الدين))). خاصَّ

الغربيين يرى أنَّها منحت الإنسان قدرات إلهيَّة، وأنَّ الأخير تحوَّل من مرحلة الإنسان العاقل إلى 

مرحلة الإنسان الإله)))، في تصريح واضح بإخراج الدين من حيِّز العصر الحالي.

كما أنَّ تهميش الدين يظهر في محاولة القضاء على الأخلاق التي حثَّ عليها، فموجة الإلحاد 

التي اس��تشرت في المجتمع الغربي، وتغوّل النزعة الفردانيَّة عليه، تماش��ت مع الرأسماليَّة التي 

ست للفصل بين الاقتصاد والأخلاق، وهذا ما يجعل من اللازم عودة الأخلاق مرة أخرى، وهذا  أسَّ

الأمر حدا بأحد الباحثين إلى القول: »فحاجتنا إلى الأخلاق تزداد كلمّا قل تمسكنا بالدين«))).

خاتمة:

ة ذات تأثير كبير في المجتمعات الغربيَّة فكراً  لا شكَّ في أنَّ قضيَّة الفردانيَّة من القضايا المهمَّ

وس��لوكًا على حدّ س��واء، ومن هنا كانت أهميَّة دراس��ة هذا الموضوع الحيوي في هذا البحث 

الذي حاولنا فيه الكش��ف عن علاقتها بالإنس��ان المنفصل، ومغذّياتها وآثارها السلبيَّة في الأسر 

والمجتمعات الغربيَّة الحديثة. ومن ثمََّ نخلص من دراس��ة الإنسان المنفصل والفردانيَّة الغربيَّة 

إلى النتائج الآتية:

- إنَّ الإنسان المنفصل والفردانيَّة الغربيَّة الحديثة وجهان لعملة واحدة، فالإنسان �� أوًَّال

ة  المنفصل نتيجة منطقيَّة للأفكار والأس��س التي قامت عليها الفردانيَّة الغربيَّة، خاصَّ

في دعوتها البهيميَّة للإنسان إلى تحقيق كلّ رغباته دون الالتزام بأي سلطة تذكر، سواء 

أكانت دينيَّة أم اجتماعيَّة أم غيرهما؛ لأنَّها في نظر الفردانيَّة س��لطات تعوق الإنس��ان 

ع��ن تحقيق غاياته الدنيويَّ��ة التي تقوده في ظنّها إلى الس��عادة والمنفعة. ومن ثمََّ فإنَّ 

الفردانيَّة تأخذ بتلابيب الإنسان إلى الانفصال التام عن المجتمع؛ لأنَّ تحقيق الرغبات 

1 - انظر: طه عبد الرحمن: بؤس الدهرانية.. النقد الائتماني لفصل الأخلاق على الدين، ص12.
2 - انظر: يوفال نوح هراري: الإنسان الإله .. من الهومو سابينس إلى الهومو ديوس، ص7.

3 - أندره كونت سبونفيل: هل الرأسمالية خُلقُيَّة؟، ص38. 



77 10

الفرديَّة دون مراعاة للضوابط تصنع جدارًا عازًال بين الإنسان ومجتمعه بقيمه وتقاليده 

وهويته، وهذا يعني أنَّ الإنسان المنفصل ابن الفردانيَّة الحديثة وربيبها، أو توأمها الذي 

لا يستطيع عنها فكاكًا.   

ثانياً- إنَّ الفردانيَّة كانت لها مجموعة من المغذّيات الفكريَّة والفلسفيَّة؛ إذ إنَّ الفردانيَّة ��

لم تكن نبتة بلا جذور، أو تيَّارًا غير ذي مقدّمات، فقدت كانت مغذّياتها كثيرة، بحيث 

تعدّ تعبيراً ع��ن تطوّر الفكر الغربي، فكلّ مرحلة من مراحل الفكر الغربي المؤسّ��س 

ع�ىل التطوّر العلمي وإن كانت تعب�رياً عن تطوّر علمي، فقد كان��ت أيضًا تعبيراً عن 

التوغّ��ل الموحش في الفردانيَّ��ة. ومن هنا يمكنن��ا القول إنَّ الفردانيَّ��ة كانت حاضرة 

ى وتتطوَّر حتى صارت  من��ذ عصر الثورة الصناعيَّة وإلى وقتنا الحاضر، أخ��ذت تتغذَّ

بصورتها الموحشة التي عليها الآن. فلا يمكن أن نغفل دور الفلسفة الماديَّة في ترسيخ 

أسس الفردانيَّة في المجتمعات الغربيَّة بالقدر ذاته الذي قامت به الفلسفة البراجماتيَّة 

والفلس��فة الوجوديَّة، فضًال عن التيارات العلمانيَّة والليبراليَّة والتنويريَّة، فكلهّا كانت 

المعين الذي نهلت منه الفردانيَّة الغربيَّة الحديثة أسسها ووسائلها وغاياتها.

ثالثاً- تعد الآثار الناتجة عن الفردانيَّة في المجتمعات الغربيَّة –في جانبها السلبي- آثارًا ��

ى آثارها الأسرة والمجتمع  رة، وهي ليست على صعيد الفرد فقط، بل تتعدَّ خطيرة ومدمِّ

والدين. فعلى صعيد الفرد كانت آثارها ظاهرة في الانعزاليَّة والوحدة، والش��عور باللا 

جدوى، والنرجسيَّة، وجعل الذات مصدر المعرفة ومصدر المعيار الخُلقُي، وفقدان 

الإنسان للروحانيَّة. ومن حيث آثارها الس��لبيَّة على الأسرة: تفكيك الروابط الأسريَّة، 

زيادة معدَّلات الطلاق، وتكوين أسر غير شرعيَّة، وعقوقيَّة العلاقة بين الآباء والأبناء. 

ومن حيث آثارها الس��لبيَّة ع�ىل المجتمع: انفصال الروابط والص�الت الاجتماعيَّة، 

وتعرضّ ديمغرافيَّة السكان للخطر، وتفشّي الانتحار في المجتمع، وإشكاليَّة الإدمان، 

وفقدان الانتماء، وذوبان الهويَّة وإشكاليَّة الانتحار، وإشاعة الشذوذ والمثليَّة الجنسيَّة. 

ومن حيث آثارها الس��لبيَّة على الدين: فصل الدين عند الدولة، والتزييّ بزي الإلحاد، 

وتهميش دور الدين.

الإنسانُ الُمنفَصل



78

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المصادر والمراجع:

- المراجع العربيَّة: أوًال

• آدم سميث: ثروة الأمم، ترجمة: حسني زينه، معهد الدراسات الاستراتيجيَّة، بغداد- بيروت، 	

ط1، 2007م.

• أندره كونت سبونفيل: هل الرأس�امليَّة أخلاقيَّة؟ ترجمة: بسام حجار، دار الساقي، بيروت- 	

لبنان، ط1، 2005م. 

• باتريك بوكانان: موت الغرب.. أثر ش��يخوخة الس��كان ومزتهم وغ��زوات المهاجرين على 	

الغرب، السعوديَّة، العبيكان، ط1، 2005م.

• برتراند رسل: ما الذي أومن به.. مقالات في الحريَّة والدين والعقلانيَّة، ترجمة: عدي الزغبي، 	

دار ممدوح عدوان للنشر والتوزيع، سوريا، ط1، 2015م.

• جميل صليبا: المعجم الفلسفي، الشركة العالميَّة للكتاب، بيروت- لبنان، ط 1، 1994م.	

• جيل ليبوفتس�يك: عصر الف��راغ.. الفردانيَّة المعاصرة وتحولات ما بع��د الحداثة، مركز نماء 	

للبحوث والدراسات، بيروت، ط1، 2018م.

• حس��ن الكحلاوي، الفردانيَّة في الفكر الفلس��في المعاصر، مكتبة مدب��ولي، القاهرة، ط1، 	

2004م. 

• حس��ن منصور: الانتماء والاغتراب.. دراسة تحليليَّة، أمواج للنشر والتوزيع، بيروت، لا ط، 	

2021م.

• روزنتال ويودين وآخرون: الموس��وعة الفلسفيَّة، دار الطليعة للطباعة والنشر، بيروت- لبنان، 	

لا ط، لا ت.

• زكريا إبراهيم: الفلسفة الوجوديَّة، دار المعارف، القاهرة، ط1، 1956م.	

• طه عبد الرحمن: بؤس الدهرانيَّة.. النقد الائتماني لفصل الأخلاق على الدين، الشبكة العربيَّة 	

للأبحاث والنشر، بيروت- القاهرة، ط2، لا ت.

• عباس محمود العقاد: أفيون الش��عوب، مؤسس��ة هنداوي للتعليم والثقاف��ة، القاهرة، ط1، 	



79 10

2013م.

• عبد الحميد العبيدي: »قراءة نقديَّة في الأسس الأيدلوجيَّة للفردانيَّة وراهنيَّتها في المجتمعات 	

العربيَّة«، مجلة عمران، 2020م، العدد 32.

• عبد الرحمن بدوي: دراس��ات في الفلس��فة الوجوديَّة، المؤسسة العربيَّة للدراسات والنشر، 	

بيروت، ط1، 1400هـ/ 1980م.

• عبد الوهاب المسيري: الفلسفة الماديَّة وتفكيك الإنسان، دار الفكر، دمشق، ط1، 1423هـ. 	

• علاونة ربيع: »الانتماء وعلاقته بتحقيق الذات«، مجلة العلوم الإنسانيَّة والاجتماعيَّة، الجزائر، 	

العدد 30، سبتمبر 2017م.

• علي شريعتي: النباهة والاس��تحمار، الدار العالميَّة للطباع��ة والنشر والتوزيع، بيرت- لبنان، 	

ط1، 1404هـ/ 1984م.

• الفارابي: آراء أهل المدينة الفاضلة، دراسة وتحقيق: حسن مجيد العبيدي منشورات ضفاف، 	

بيروت، 2014م.

• كريستوفر باتلر: ما بعد الحداثة، مؤسسة هنداوي، القاهرة، ط1، 2017م. 	

• لويس دومون: مقالات في الفردانيَّة: منظور أنثروبولوجي للأيدلوجيا الحديثة، مركز دراسات 	

الوحدة العربيَّة، بيروت، ط1، 2006م. 

• ماكس شتيرنر: الأوحد وملكيّته، منشورات الجمل، بيروت- لبنان، ط1، 2016م.	

• مجدي وهبة: كامل المهندس، معج��م المصطلحات العربيَّة في اللغة والأدب، مكتبة لبنان 	

ناشرون، بيروت، ط2، لا ت.

• محمد الفيومي: الوجوديَّة فلس��فة الوهم الإنس��اني، مكتبة الأنجلو المصريَّة، القاهرة، ط1، 	

1983م.

• محمد خضر ش��بير: دراس��ة ناقدة للفلس��فة البراجماتيَّة في ضوء المعايير الإسلاميَّة، رسالة 	

ماجستير بكليَّة التربيَّة، الجامعة الإسلاميَّة، غزة، 2010م. 

• محمد يوس��ف القضاة: تأثير الفردانيَّة الغربيَّة على الأسرة المعاصرة، دراس��ة في ضوء الفكر 	

الإسلامي، رسالة ماجستير بكليَّة الدراسات الإسلاميَّة، جامعة حمد بن خليفة، 2024م.

الإنسانُ الُمنفَصل



80

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

• مصطف��ى غلوش: »الوجوديَّة في الميزان«، مجلة رس��الة الإمام، المجلس الأعلى للش��ؤون 	

الإسلاميَّة، القاهرة، العدد4، أغسطس، 1985م.

• نورة عابد: مفهوم الفردانيَّة في الفكر الفلسفي المعاصر.. مجلة مقاربات فلسفيَّة، 2017م، 	

العدد1، لا ت.

• هنري لينك: )العودة إلى الإيمان(، ترجمة: ثروت عكاش��ة، الهيئة المصريَّة العامة للكتاب، 	

1996م.

• يمنى طريف الخولي: تيارات الفلسفة في القرن العشرين، مؤسسة هنداوي للتعليم والثقافة، 	

القاهرة، 2023م.

• يوفال نوح هراري: الإنسان الإله .. من الهومو سابينس إلى الهومو ديوس، ترجمة: علي بدر، 	

دار إلكا للنشر، لا ط، لا ت.

ثانيًا- المراجع الأجنبيَّة:

•	 Ellen Meiksins Wood: Mind and Politics: An Approach to the Meaning of 

Liberal and Socialist Individualism. University of California Press. 1972. 

•	 - English. H and English. A: Comprehensive Dictionary of psychological and 

psychanalytical term, man long, (1983).

•	 - Hayek, F.A.: The Road to Serfdom. United States of America: The University 

of Chicago Press. (1994).

•	 - John Macquarie, Existentialism, New York, (1972).

• ثالثاً- الروابط الألكترونيَّة:	

• أحمد محمد فال: الشيخوخة والشذوذ والنسويَّة.. أرقام تعكس تحول أوروبا لمجتمع مهدد 	

بالفناء، مقال منشوؤ على موقع الجزيرة نت، على الرابط الآتي:

•	 <https://www.ajnet.me/politics/20249/6//

• ألكسندر لوسون: معدلات الطلاق العالميَّة 2025: تحليل شامل، منشور بتاريخ 7 أغسطس 	



81 10

2025 على الرابط الآتي:

•	 https://soulmatcher.app/ar/blog/global-divorce-rates-2025-a-comprehensive-

analysis>/<

• جلال عبد الحسن: مفهوم الفردانيَّة في الإسلام.. من الفوضى إلى التقنين، منشور في 4/ 1/ 	

2021م، بموقع وكالة كربلاء الآن، على الرابط الآتي:

•	 <https://karbala-intel.net/arabic/2203>

• دراسة بعنوان:43% من أطفال أوربا ولدوا خارج إطار الزواج، موقع الجزيرة نت، على الرابط 	

الآتي: 

•	 <https://www.ajnet.me/misc/201843/9/8/>

• طارق الس��يد: ظاهرة الانتحار في الغرب ،  منش��ور بتاريخ 27 يولي��و 2017م ، على الرابط 	

الآتي :

•	 https://www.lahaonline.com/articles/view/53984.htm 

• محمد علي ع��ز الدين: الفردانيَّة: جذورها، آثارها الكارثيَّة والبديل الإس�المي، منش��ور في 	

سبتمبر 2024م بموقع المعارف الحكميَّة للدراسات الدينيَّة والفلسفيَّة، على الرابط الآتي:

•	 https://maarefhekmiya.org/individualism/

•	 <https: / /w w w.ons.gov.uk/p eoplep opulat ionandcommunity/

birthsdeathsandmarriages/ageing/articles/olderpeoplelivingincarehomesin2

021andchangessince201109#-10-2023/>         

•	 https://www.ajnet.me/politics/202517/12/

•	 https://www.lahaonline.com/articles/view/17553.htm

•	  http://www.who.int/mental_health/prevention/suicide/suicideprevent/en

•	 https://arabic.euronews.com/health/202429/12//one-third-europeans-tried-

illegal-drugs-most-addicted-countries

•	 https://unis.unvienna.org/unis/uploads/documents/nar1499ar.pdf

الإنسانُ الُمنفَصل





83 10

قي
ُ
ل
ُ
انِ الخ

َ
س

ْ
 الإن

ُ
موت

ة والسوق
َّ
عـي في الليبرالي

ْ
ف
ُ
 اختزالِ الإنسان إلى كائنٍ ن

ُ
قد

َ
ن

أ. د. بهاء درويش)1(

يح��اول هذا البح��ث بيان أنَّ الإنس��ان، عبر كلِّ الحض��ارات المتعاقب��ة، قد ارتبط 

بمجموع��ة من القِيَم الإنس��انيَّة العُليا، كانت المحرِّك لس��لوكه وفك��ره، حتَّى أنَّ كلَّ 

حض��ارة عُرفِت بمجموعة معيَّنة من القِيَم، ش��اركت في تحديد س�امتها، إلى أنْ جاء 

اً يبرِّر  ت القِيَم المصاحبة لها تغُّري الع�رص الحديث، أو تحديدًا الحضارة الغربيَّة، فتغَّري

لنا القول بموت الإنسان الخُلقُي، وذلك عندما سادت الرأسماليَّة بقِيَمها النفعيَّة، لتعلو 

د هُويَّته في  بها فوق كلِّ قِيَم إنسانيَّة أخرى، ومن ثمََّ تختزل الإنسان في كونه كائنًا تتحدَّ

د قِيمته وفقًا لقِيَم المنفعة السوقيَّة. قِيمته، وتتحدَّ

س��يتَّخذ ه��ذا البحث منحى تاريخيًّا، يب�ِّن�يِّ أهمّ القِيَم الإنس��انيَّة التي ارتبطت بكلِّ 

 - حض��ارة، لينته��ي بقِيَم الحض��ارة الغربيَّة، التي يحي��ا العالم في ظلِّه��ا الآن، ثمَّ يبِّني

باستخدام المنهج التحليلي النقدي- كيف خذلت قِيَم النفعيَّة والسوق والمصلحة التي 

س��ادت حضارتنا الراهنة مُفكِّري الغرب، الذين كانوا يأملون مع بداية عصر الحداثة - 

ويمنُّون أنفسهم والعالم- تحقيق قِيَم الإنسانيَّة العُليا في الإخاء، والمساواة، والعدالة.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية: 

1 -   أس��تاذ الفلس��فة جامعة المنيا، مصر، ونائب رئيس اللجنة الدوليَّة لخُلقُيات البيولوجيا، اليونس��كو، 

باريس. 

القِيَ��م، المنفعة، البوذيَّة، التس��امح، الكونفوش��يَّة، الحداثة، التنوير، 

الشعبويَّة.



84

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Death of Moral Man
Critique of Reduction of Man to Utilitarian 
Being in Liberalism, Market

Prof. Bahaa Darwish(1)

This research attempts to demonstrate that throughout all successive civilizations, 
humanity has been bound to a set of supreme human values ​​that have driven its 
behavior and thought. Every civilization was known for a specific set of values ​​
that contributed to defining its characteristics, until the modern era, or more 
specifically Western civilization, arrived. At that time, the values ​​associated with 
it changed in a way that justifies our assertion of the death of moral humanity. This 
occurred when capitalism, with its utilitarian values, prevailed, elevating it above 
all other human values. Consequently, humanity was reduced to a being whose 
identity was defined by its value, and whose value was determined according to 
the values ​​of market profit. 
This research will take a historical approach, showing the most important human 
values ​​that have been associated with each civilization, ending with the values ​​
of Western civilization, under which the world now lives. Then it shows, using the 
critical analytical method, how the values ​​of utilitarianism, the market, and self-
interest that prevailed in our current civilization failed the thinkers of the West, 
who, at the beginning of the modern era, hoped, and promised themselves and 
the world, to achieve the highest human values ​​of fraternity, equality, and justice.

Abstract

Keywords: 
Values, Utility, Buddhism, Tolerance, Confucianism, Modernity, Enlightenment, 
Populism.

1 -Professor of Philosophy, Minia University, Egypt, Vice-President of the International Bioethics 
Committee, UNESCO, Paris.



85 10

مة مقدِّ

ارتبط مفهوم »الإنسان«، عبر كلِّ الحضارات المتعاقبة، بمجموعة من القِيَم الخُلقُيَّة ميَّزته عبر 

التاريخ، وجعلت من هذه القِيَم ما يميِّزه عن غيره من الكائنات، من حيث إنَّها قِيمَ عُليا تتس��امى 

بالإنسان عن أيِّ كائن آخر.

كيف يكتسب المجتمع قِيمَه الخُلقُيَّة؟ أو كيف تسود قِيَم ما في مجتمع ما؟

يكتسب المجتمع القِيَم الاجتماعيَّة من الثقافة والعادات والتقاليد، والدين- إذا كان المجتمع 

متديِّنًا- وبعضها يكتسبه المجتمع من الخبرة والمراجعة الذاتيَّة. فالقِيَم الروحانيَّة يكتسبها المجتمع 

من الدين، بينما يكتس��ب احترام الكبير مثًال من العادات والتقاليد، أما المحافظة على الطبيعة، 

وحقّ الأجيال المستقبليَّة في بيئة نظيفة، فهي من القِيَم التي اكتسبها الإنسان المعاصر من التجربة 

ة  والخبرة، ولم تكن مجال اهتمامه قبل العصر الحديث. ويحدث أنْ تتغَّري القِيَم المجتمعيَّة- خاصَّ

في عصرن��ا الراهن حيث تعقّد الحياة- نتيجة التفاعلات الثقافيَّة بين المجتمعات، فتنتقل قِيمَ من 

مجتمع لآخر.  

د الاختيارات، وتكوِّن  ه الس��لوك، وتكون دافعًا له، وتحدِّ للقِيمَ تعريفات مختلفة، فهي ما يوجِّ

هُويَّة الفرد. وهناك من يعرِّفها- مثل )دافيد جرابر -David Graeber(- بأنَّها “الطريقة التي تصبح 

بها الأفعال ذات معنى ضمن كيان اجتماعي أكبر، حقيقي أو خيالي”. 

ولكنَّ هناك تعريفًا آخر للقِيمة، وهو أنَّها ليس��ت إلا إجماعًا اجتماعيًّا بين الناس في ما يعطي 

معنى لحياتهم. ومن هنا، كانت قابلة للتغيير. فإذا حدث أنْ ارتأى أفراد مجتمع ما أنَّ رؤيتهم لما 

هو قِيَم لا تعُطي معنىً لحياتهم، فيجب أنْ يتغَّري هذا الإجماع، وهو قابل للتغيير. ولتحقيق ذلك، 

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



86

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يجب أنْ ننظر إلى ما وراء جدران نظام قِيَمنا الحالي))). 

نري��د- في هذا البحث- أنْ نحاجج بأنَّ القِيَم الإنس��انيَّة العُليا ارتبطت بالحضارات والثقافات 

ت القِيَم  الإنس��انيَّة المتعاقبة، إلى أنْ جاء الع�رص الحديث، أو تحديدًا الحض��ارة الغربيَّة، فتغَّري

د  اً يبرِّر لنا القول بموت الإنس��ان الخُلقُيّ، واختزال قِيمته في كونه كائنًا تتحدَّ المصاحبة لها تغُّري

قيمته وفقًا لقِيَم المنفعة السوقيَّة.

لماذا حدث هذا؟ وكيف حدث؟ هذا ما سنحاول بيانه.

: القِيَم الإنسانيَّة في الفكر الهندي القديم أوًَّال

يتَّفق المؤرِّخون على أنَّ الفكر الهندي قد بدأ في الماضي السحيق قبل آلاف السنين في تأمُّلات 

ن أناشيد تمجيد  سة الهندوسيَّة الأقدم التي كانت تتضمَّ حكماء »الفيدا«، أصحاب الكتب المقدَّ

الآله��ة، وترانيم تصاحب تقديم القرابين. ورغم أنَّ الفكر الهندي يتَّصف بالثراء والتعقيد؛ حيث 

ة له، فإنَّه يمكن القول إنَّ أكثر سماته استمراريَّة أو رواجًا  يكون من الصعب استنتاج سمات عامَّ

ليَّة، باعتباره  هو طابعه العملي. فلقد جاء الفكر الهندي انعكاسً��ا واس��تجابة لدوافع عمليَّة وتأمُّ

محاولة للبحث عن سبل التغلبّ على أشكال المعاناة، وتقديم وصف تفسيري لطبيعة الوجود))). 

ع�ىل هذا النح��و، كان الفكر الهندي قديمًا منذ ما يقارب من 2500 س��نة يتصوَّر أنَّ لكلِّ امرئٍ 

 ،)Dharma( )قها، وهي العيش  الفاضل أو الورع )دارما أربعة أهداف في الحياة يج��ب أنْ يحقِّ

ثمَّ وس��ائل الحياة )أرثا( )Artha(، ثمَّ المتعة )كاما( )Gamma(، وأخيراً تحرير النفس )موكشا( 

 .)Moksha(

على كلِّ فرد أنْ يكافح من أجل تحقيق هذه الأهداف الأربعة. ولأنَّ الإنسان مكوَّن من وجود 

عض��وي وروحي، فلا بدَّ من إش��باع الحاج��ات العضويَّة والروحيَّة، لكي تعُ��اش الحياة بكامل 

زخمها. فالكيفيَّة التي يجب أنْ يتصرَّف بها المرء تجاه الآخرين تندرج تحت الـ )دارما(، والكيفيَّة 

التي يجب أنْ يتصرَّف بها المرء تجاه الثروة والخيرات الماديَّة تندرج تحت )أرثا(، والكيفيَّة التي 

1 -  Pazaitis, A: The Value of Exploitation: How to Reclaim Our Lives and Livelihoods. 
2 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص24-23.  



87 10

ات الحياة تندرج تحت ال��ـ )كاما(، وأخيراً، الكيفيَّة التي يجب أنْ  يجب أنْ يس��لك بها تجاه ملذَّ

يسلك تجاه تحقيق الذات تندرج تحت الـ )موكشا(. 

ة؟))).  تجيب هذه الأهداف الأربعة عن هذا السؤال: كيف يجب أنْ يحيا المرء الحياة الخِّري

م القواعد لتسوية  وإذا كانت الـ»دارما« هي الواجب الخُلقُي للفرد، فإنَّها بالنسبة للمجتمع تقدِّ

ها  النزاعات؛ ذل��ك أنَّه عندما يجري إبقاء صراعات المصالح بين الأف��راد والجماعات عند حدِّ

الأدنى، عندئذٍ يمكن الحفاظ على المجتمع بصورة جيِّدة.

ا بالخبز والفراش، فإنَّه من الطبيعي  ولمَّا كان الإنسان لا يحيا بالاستقامة والعدل وحدهما، وإنَّم

أنْ يوجد إلى جانب هدف الـ »دارما« هدفان آخران هما »آرثا« و »كاما« . ولمَّا كان تجميع الثروات 

والأملاك ليس هدفاً نهائيَّا في ذاته، فإنَّ الهدف الإنس��اني الرابع »موكشا«، الذي يعني التحرُّر أو 

الحُريَّة الكاملة، يعكس التأكيد على أهمّيَّة الطبيعة الروحانيَّة للحياة الإنسانيَّة في الهند))). 

ثانيًا: القِيَم الإنسانيَّة في البوذيَّة

فإذا ما انتقلنا إلى البوذيَّة بصفتها دينًا وفلس��فة نشأت عن تعاليم )بوذا-Buddha( الذي عاش 

في شمال الهند في الفترة بين منتصف القرن السادس والقرن الرابع قبل الميلاد، ثمَّ اتَّسع انتشارها 

إلى وسط آسيا وجنوبها، والصين، وكوريا، واليابان، نجد أنَّها أثَّرت تأثيراً كبيراً في الحياة الروحيَّة 

والاجتماعيَّة والثقافيَّة في آسيا حتى الآن.

 ”Theravada وبعد وفاة )بوذا(، انقس��مت البوذيَّ��ة في اتجاهين: اتجاه يطلق علي��ه “ ثرافادا

جعلت تعالي��م )بوذا( -الموجودة في المجموعتين »س��وتا بيطاق��ا Sutta Pitaka« التي تحوي 

المبادئ الأساس للبوذيَّة، و»فينايا بيطاقا Vinaya Pitaka«، وهي أقدم التعاليم البوذيَّة المنظَّمة 

وأضغرها للحياة الرهبانيَّة والشؤون اليوميَّة للرهبان والراهبات وفقًا للقواعد التي وضعها )بوذا( 

- هي معايير البوذيَّة. إذا ذهبنا إلى س�رييلانكا وكمبودي��ا وتايلاند، نجد هذه الخصائص الثقافيَّة 

للبوذيَّ��ة الثرفاديَّة تهيمن على حياة المواطنين هناك. أما في التب��ت، والصين، وكوريا، واليابان، 

1 -  جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص69.
2 -  جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص69-68.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



88

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ى البوذيَّة المهايانيَّة؛ حيث اعترفوا  وفيتنام، فقد سيطرت الخصائص الثقافيَّة للاتجاه الثاني، المسُمَّ

بس��لطة التعاليم الأخرى التي، من وجهة نظر المجموعة، جعلت الخلاص متاحًا لعدد أكبر من 

الناس. ورغم هذا الانقس��ام للبوذيَّة إلى اتجاهين، فلقد حافظ الاتجاهان على المبادئ الأساس 

متها الخصائص الثقافيَّة الآتية: للبوذيَّة))) التي في مقدِّ

1. التأكيد على الكرامة الإنسانيَّة

ينُظرَ للبشر في الثقافات البوذيَّة على أنَّهم ليس��وا خاضعين لأحد، لا للإله، كما هو الحال في 

ديانات التأليه؛ حيث يخضع البشر للإله الذي خلقهم ليتَّفق مع أهدافه، ولا هم خاضعون للطبيعة 

والأشياء الماديَّة، كما هو الحال في الثقافات الماديَّة. 

2. اللا تعلُّق

لا يربط البوذيُّون أنفس��هم بالأش��ياء، أو بأيّ شيء؛ لأنَّهم يعلمون أنَّ كلَّ شيء إلى زوال، فلا 

نفس ستبقى للأبد، وبالتالي فلا شيء يزعجهم، ويتقبَّلون الحياة عن طواعية.

3. التسامح

يتَّصف البوذيُّون بالتس��امح تجاه الديانات الأخرى، والتفاسير المختلفة للبوذيَّة، فعلى الرغم 

من الاختلافات الكبيرة الموجودة بين البوذييّن في مختلف دول العالم، فإنَّهم يعترفون ببعضهم 

بصفتهم بوذيِّين. ولا ينظرون إلى غير البوذيِّين على أنَّهم أدنى منهم. 

4. اللا عنف

في القرون الخمس والعشرين التي مضت منذ نشأة البوذيَّة، والتي أصبح معها معتنقو البوذيَّة 

يتجاوز عددهم الأربعمئة مليون نسمة، لم تشُن حروب، ولم تسُفك دماء في غمار نشر التعاليم؛ 

1 -  H. Nakamura & F. Reynolds: Buddhism. 



89 10

إذ إنَّ العن��ف مناقض لتعاليم البوذيَّة، ويش��يع بينهم أنَّ العنف والغضب لا س��بيل لتهدئتهما إلا 

بالطيبة والشفقة. 

5. التأمُّل

من أجل الانضباط الذاتي وتنقية النفس، ومن أجل المش��اركة مع الواقع دون وسائط رغبات 

أو طموح��ات تؤدي إلى اغتراب النفس عن ذاتها، تؤكِّد البوذيَّة على ضرورة التأمُّل لتحقيق هذه 

الأهداف.

ه العملي 6. التوجُّ

به شكوك، فإنَّه يستطيع  عندما يكون الإنس��ان في سلام مع نفسه، ولا تتنازعه رغبات، ولا تعذِّ

التركي��ز في اللحظة الراهنة. فالأم��ور الحياتيَّة العاديَّة، كتناول الطع��ام، لا ينُظر إليه على أنَّه أمر 

ثانوي عليه الانته��اء منه للانتباه إلى أمور الحياة الحقيقيَّة، ولكن ينُظر إلى تناول الطعام على أنَّه 

هو ذاته من أمور الحياة الحقيقيَّة. 

كذلك يهتم البوذيّ بالتفكير في الماضي، ليتعلَّم منه ويستشراف المستقبل. لكن هذا النشاط 

يعُدّ نش��اطاً ينتمي للحاضر، وليس للماضي أو المس��تقبل. فالسعادة الحقيقيَّة تنُتجَ عن ممارسة 

النشاط الحاضر، ولا تنتج عن البكاء على الماضي، أو التفكير في المستقبل))). 

ثالثًا: القِيَم الإنسانيَّة في الفكر الصيني

ساته،  شكَّلت أفكار الكونفوشيَّة، والتاويَّة، والكونفوشيَّة الجديدة، فكر الشعب الصيني ومؤسَّ

عبر ما يزيد عن خمسة وعشرين قرناً من الزمان، وكانت مصدر إلهام له. لم يكن هدف الفلسفة هو 

فهم العالم بِقَدَر ما كان هدفها جعل الناس عظماء. وعلى الرغم من أنَّ الفلسفات الثلاث تشترك 

في هذا الهدف، فإنَّها تختلف فيما يتعلَّق بمصدر العظمة الإنسانيَّة. وبعيدًا عن الاختلافات، فإنَّ 

1 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص307 -310 .

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



90

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

عظمة المرء عظمة داخليَّة، وأخرى خارجيَّة. فالعظمة الداخليَّة هي شموخ الروح الذي ينعكس 

ا العظم��ة الخارجيَّة فتتجَّىل في قدرة المرء على العيش بصورة  في س�الم الفرد ورضاه بكماله. أمَّ

جيِّدة على الصعيد العملي، مع الش��عور بالعزَّة في الس��ياق الاجتماعي الذي يوجد فيه المرء في 

حياته اليوميَّة. ولما كانت عظمة الأش��خاص هي مناط الاهتمام الرئيس، فالاهتمام بالبشر تأتي 

س��ابقة على الاهتمام بالأشياء. والتأكيد على العظمة الإنس��انيَّة يؤدِّي إلى التأكيد على الأخلاق 

والحياة الروحيَّة. فالروح، وليس الجسد، هي الجانب الأهمّ في الوجود البشري. هذه الروح لا بدَّ 

من رعايتها لكي تتطوَّر حسب قدرتها. وقد أدَّى وضع العظمة موضع الممارسة إلى التأكيد على 

ة مفهوم حب الأبناء للآباء، الذي يش��كِّل حجر الزاوية للأخلاق  الفضائل العائليَّة، وبصفة خاصَّ

الصينيَّة))). 

رابعًا: القِيَم الإنسانيَّة في العصر اليوناني القديم

إذا بدأن��ا بالعصر القدي��م لليونان الذي يمتدُّ م��ن 800 ق. م إلى 490 ق. م، والتي بدأ معها 

نشوء المس��تعمرات اليونانيَّة على الجزر اليونانيَّة وعلى الس��احل الغربي للأناضول، وظهور ما 

ثون  ى إيونيا؛ حيث كان س��كَّانها اليونانيوّن يتحدَّ عُ��رف بدولة المدينة، نجد هذه المنطقة تسُ��مَّ

ها  ى الأيونيَّة. أعاد هؤلاء اليونانيوّن تأسيس طرق تجاريَّة بعيدة المدى، وأهمُّ لهجة يونانيَّة تسُ��مَّ

ار العصر الحديدي. وفي نهاية المطاف، بدأت الس��لع الأجنبيَّة والروابط  مع الفينيقيين، كبار تجَّ

الثقافيَّة بالتدفُّق إلى اليونان من جديد.

اها الإغريق الأيونيّون من الفينيقيّين، لم يكن أيٌّ منها أكثر  عة التي تلقَّ ومن بين التأثيرات المتنوِّ

ة.  أهميَّة من أبجديَّتهم. وبالاستناد إلى النسخة الفينيقيَّة، طوّر الإغريق الأيونيّون أبجديَّتهم الخاصَّ

سرعان ما بدأ اليونانيوّن بتس��جيل ليس فقط سجلات الضرائب والمعاملات التجاريَّة، بل أيضًا 

أدبهم وش��عرهم ومسرحهم. يعود تاريخ أقدم الأدب اليوناني المتبقِّي إلى قرابة 800-750 قبل 

الميلاد؛ بفضل استخدام هذه الأبجديَّة الجديدة. 

1 - جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ص314-312. 



91 10

دوّنت ملحمت��ا )هوميروس -Homeros(: “الإلياذة” )Iliad( و“الأوديس��ة” )Odyssey( في 

الة ش��فويًّا لق��رون. زعمتا أنَّهما تسردان مآث��ر أبطال عظماء من  ه��ذه الفترة، بعد أنْ تلاهما الرحَّ

العصر الميس��يني، مقدمةً في الوقت نفسه نس��يجًا غنيًَا من المعلومات عن القِيمَ، والمعتقدات، 

والممارس��ات اليونانيَّة القديمة للثقافات اللاحقة. احتفت كلت��ا القصيدتين بـفضيلتي “التميّز” 

و“النجاح”، التي يجب فهمهما باعتبارهما س��متين خُلقُيَّتين بِقَدَر ما هما س��متين جسديَّتين أو 

عقليَّتين. طوال الملحمتين، يكافح الرجال والنس��اء للتغلُّب على بعضهم بعضًا، وعلى قيودهم 

ة، بينما يتصارعون مع القيود التي تفرضها الطبيعة، والصدفة، وإرادة الآلهة.  الخاصَّ

دة في قصائد )هوميروس( إغريق العصر القديم في كيفيَّة تحديدهم  لقد خاطبت القِيَم المتجسِّ

لما هو جيّد ومرغوب فيه في السلوك البشري عمومًا. ركَّز الإغريق على طريقتين يمكن من خلالهما 

للرجل )ولطالما كان رجًال في الفلس��فة اليونانيَّة؛ إذ أقُصيت النس��اء عمدًا( السيطرة على الرجال 

ة السلاح، ومهارة الكلام. وهكذا، كان على الرجل إتقان المجالين الرئيسين:  الآخرين: من خلال قوَّ

الحرب والبلاغة: القدرة على هزيمة الأعداء في المعركة، والقدرة على إقناع الحلفاء المحتملين.

كان المهُمّ عند الإغريق هو الأداء العلني للتميّز، لا الفضيلة الشخصيَّة أو حسن النيَّة. ما كان 

ة  يهمّ هو أداء الرجل علنًا، في المعارك، وفي المنافسات الرياضيَّة، أو في منتديات النقاش العامَّ

التي ظهرت في المدن-الدول الناشئة في اليونان القديمة. كان الخوف من العار جزءًا أصيًال من 

الس��عي وراء التميّز؛ فلم يكن للمسابقات اليونانيَّة )في كلِّ شيء، من ألعاب القوى إلى الشعر( 

فائ��زون بالمركز الثاني، وكان الخاسرون يسُ��خر منهم علنًا في أعقاب المس��ابقات. كان لفكرة 

النقاش العام والمنافس��ة تأثير هائل على تطوُّر الثقافة اليونانيَّة، وهو تأثير انتشر لاحقًا في جميع 

ط. أنحاء منطقة البحر الأبيض المتوسِّ

انعكس��ت القِيَم اليونانيَّة مباشرةً في النظام السياسي اليوناني الفريد. شهد العصر القديم أهمّ 

الابتكارات السياس��يَّة اليونانيَّ��ة؛ حيث تبلورت لأوِّل مرَّة مفاهيم المواطنة القانونيَّة والمس��اواة، 

وممارسة التصويت على القوانين، ومفهوم خاص للفخر السياسي، يعُرف الآن بالوطنيَّة))).

1 - C. Brooks: The Archaic Age and Greek Values. Portland Community College. 

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



92

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

كان��ت دولة المدينة الإغريقيَّة - إذا ما قورنت بالدول��ة الحديثة- صغيرة في حجمها وقلَّة عدد 

سكّانها. ورغم أنَّه من الصعب تحديد عدد السكان بصورة قاطعة، فإنَّه يمكن القول إنَّ العدد في 

ا سكَّان المدينة، فكانوا ثلاث طبقات رئيسة متميِّزة  المتوسّط قد بلغ في قرابة ثلاثمئة ألف نسمة. أمَّ

من الناحيتين السياسيَّة والقانونيَّة. شكَّلت هذه الطبقات شكل هرم، قاعدته طبقة الأرقَّاء؛ حيث 

كان نظام الرقّ عنصًرا مميّزاً للنظام الاقتصادي في دولة المدينة، بمثل ما يتميَّز النظام الاقتصادي 

ا من الناحية السياس��يَّة، فلم تدخل المدينة الإغريقيَّة  الحديث بوجود طبقة أصحاب الأجور. أمَّ

الأرقَّاء في حسابها على الإطلاق. 

أما الطبقة الرئيسة الثانية، فكانت طبقة الأجانب المقُيمين في المدينة، ورغم أنَّه لم يكن هناك 

ت هذه الإقامة  نظام للتجنيس القانوني، فلم تكن الإقامة لتؤثرّ في استمرار صفة الأجنبي، ولو امتدَّ

أجياًال متتابعة، ما لم ينخرط الأجنبي في س��لك المواطنين نتيجة لإهمال السلطات أو تغافلها. 

كان الأجنبي- مثله في ذلك مثل الرقيق- محرومًا من المساهمة في الحياة السياسيَّة، وذلك برغم 

كونه حُرًّا.

ا الطبقة الثالثة، طبقة المواطنين، وهؤلاء فقط لهم حقّ المشاركة في الحياة السياسيَّة. وصفة  أمَّ

المواط��ن ميزة يتوارثه��ا الأبناء. والابن يعُدّ مواطنًا في المدينة الت��ي يتمتَّع فيها والده بعضويتّها. 

وتؤهّ��ل صفة المواطنة المواطن للمش��اركة في النش��اط الس��ياسي للمدين��ة الدولة من حضور 

يَّته تبعًا لمدى الديموقراطيَّة الس��ائدة إلى صلاحيَّة متفاوتة  لاجت�امع المدينة، الذي تتفاوت أهمِّ

ة، التي يتغَّري عددها أيضا تبعًا لدرجة الديموقراطيَّة المطُبَّقة في المدينة))).  لتوّيل الوظائف العامَّ

كان لدى المواطنين ش��عور قوي بالانتماء للمجتمع، نش��أ عنه مفهوم الفضيلة المدنيَّة: فكرة 

أنَّ أسمى دعوة خُلقُيَّة هي تغليب مصلحة المجتمع على رغبات الفرد الأنانيَّة. كان هذا المفهوم 

فريدًا من نوعه تقريباً في أيّ مكان آخر في العالم القديم. فبينما تماهت شعوب قديمة أخرى مع 

موطنها الأصلي، ربطت نفس��ها في معظم الحالات بس�اللات الملوك، بدًال من فكرة المجتمع 

المجرَّدة. كما كان جميع المواطنين اليونانيين متساوين أمام القانون، وهو ما مثلّ تحوًُّال جذرياًَ؛ 

1 - جورج سباين: تطور الفكر السياسي، ج1، ص42-40. 



93 10

إذ كانت لدى معظم الحضارات الأخرى مجموعات مختلفة من القوانين بناءً على الهويَّة الطبقيَّة.

كانت الفضيل��ة المدنيَّة، وثيقة الصلة بمفهوم الوطنيَّة الحديث، مص��در قوَّة وفكرة مؤثِّرة؛ إذ 

استمرَّت خلال العصر اليوناني الكلاسيكي، وانتقلت عبر فتوحات )الإسكندر الأكبر(، وأصبحت 

في نهاي��ة المطاف أحد أهم المعايير الخُلقُيَّة، إنْ لم تك��ن أهمّها، في الجمهوريَّة والإمبراطوريَّة 

الرومانيَّة. واستمرَّ تأثيرها في نهاية المطاف على المفكِّرين والسياسيين حتى يومنا هذا))). فلقد 

كان��ت لدى الأثينيين أس��مى شرف، وليس في كنوز الأرض ما يفوقه��ا؛ إذ ما جدوى المال غير 

تمكين المواطن من أنْ ينعم بالمس��اهمة الفعليَّة في حياة المدينة؟! فليس��ت الأسرة والأصدقاء 

والأم��وال إلا وس��ائل للتمتُّع بالخير الأس��مى، الذي يتمثَّ��ل في أنْ يكون للف��رد مكان في حياة 

المدينة))).

خامسًا: القِيَم الإنسانيَّة قبل الإسلام

ى بالعصر الجاهلي، يمكننا القول إنَّ القيمة البارزة التي كانت تحكم  إذا عدنا إلى ما كان يسُمَّ

القبائل والعشائر في الجزيرة العربيَّة كانت قيمة التضامن؛ إذ كان أفراد كلِّ قبيلة متضامنين أشدّ ما 

عت حوله مجموعة من الخلال  يك��ون التضامن. أحكم الشرف عُرى هذا التضامن، والذي تجمَّ

الكريم��ة، تجمعها كلمة المروءة، والتي من مظاهرها الحلم، والك��رم، والوفاء، وحماية الجار، 

وسعة الصدر، والغضّ عن العوراء))).

ولم تكن عندهم خصل��ة تفوق خصلة الكرم، بعثتها فيهم الصح��راء المجدبة، وكثيراً ما كان 

الغني يذبح إبله في س��نين القحط يطعمها بني عش�ريته، كما يذبحها قرير العين لضيوفه الذين 

ينزلون به أو تدفعهم الصحراء إليه. 

رون الوفاء، فإذا وع��د أحدهم وعدًا أوفى به، وأوفت مع��ه قبيلته بما وعد،  كذل��ك كان��وا يقُدِّ

رون الأحلاف فلا ينقضونها مهما  وأش��ادوا بحماية الجار؛ لأنَّه اس��تجار بهم، وجعلهم هذا يقُدِّ

1 - C. Brooks: The Archaic Age and Greek Values. Op. Cit.
2 - جورج سباين: تطور الفكر السياسي، ج1، ص50.  

3 - شوقي ضيف: العصر الجاهلي، ص67

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



94

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

قاسوا بسببها من حروب. 

كذل��ك اتَّصفوا بإغاثة الملهوف، وحماية الضعيف، والعف��و عند المقدرة، وقد تمدحوا بهذه 

القِيَم في شعرهم))).    

سادسًا: القِيَم الإنسانيَّة في العهد الإسلامي

جاء الإس�الم فرسم للمسلمين- إلى جانب عقيدتهم- طريق الفضيلة، وما ينبغي أنْ يتحلوّا به 

رْضِ هَوْناً 
َ َىَل الْأ ِينَ يَمْشُونَ ع في س��لوكهم وأخلاقهم. يقول تبارك وتعالى: ﴿وَعِبَادُ الرَّحْمَنِٰ الَّذ

ِينَ يَقُولوُنَ  دًا وَقيَِامًا* وَالَّذ ِينَ يبَيِتُونَ لرَِبّهِِمْ سُ��جَّ مًا* وَالَّذ َاهِلُونَ قَالوُا سَلَ��َا وَإِذَا خَاطَبَهُمُ الْج
ِينَ  ْ��تَقَرًّا وَمُقَامًا* وَالَّذ نَ غَرَامًا* إنَِّهَا سَ��اءَتْ مُس فِْ عَنَّا عَذَابَ جَهَنَّمَۖ  إنَِّ عَذَابَهَا كَا رَبَّنَا اصْر
ِ إلَِهًٰا آخَرَ وَلَا  ِينَ لَا يدَْعُونَ مَعَ اللَّه َ ذَلٰكَِ قَوَامًا* وَالَّذ نَ بَيْن وا وَكَا ُ فُِوا وَلمَْ يَقْتُر نفَقُوا لمَْ يسُْر

َ
إذَِا أ

 ُ ثَامًا* يضَُاعَفْ لَه
َ
َقِّ وَلَا يزَْنوُنَۚ  وَمَن يَفْعَلْ ذَلٰكَِ يلَْقَ أ ُ إلَِّا باِلْح مَ اللَّه يَقْتُلُونَ النَّفْسَ الَّتِي حَ��رَّ

لُ  ولَئٰكَِ يُبَدِّ
ُ
ًا فَأ ُْد فيِهِ مُهَاناً* إلَِّا مَن تاَبَ وَآمَنَ وَعَمِلَ عَمًَال صَالِح الْعَ��ذَابُ يوَْمَ الْقِيَامَةِ وَيَخْل

 ِ ًا فَإنَِّهُ يَتُوبُ إلَِى اللَّه ُ غَفُورًا رَّحِيمًا* وَمَن تاَبَ وَعَمِلَ صَالِح نَ اللَّه ُ سَ��يّئَِاتهِِمْ حَسَ��نَاتٍۗ  وَكَا اللَّه
يْنَا  وا كرَِامًا﴾ ]الفرقان: 63-72[. ﴿وَوَصَّ وا باِللَّغْوِ مَرُّ ورَ وَإِذَا مَرُّ ِينَ لَا يشَْهَدُونَ الزُّ مَتَاباً* وَالَّذ
َّ المَْصِيُر*  يكَْ إلَِي َ نِ اشْكُرْ لِي وَلوَِالِد

َ
ِ أ مَيْن ُ فِي عَا ٰ وَهْنٍ وَفصَِالُه َىَل هُ وَهْنًا ع مُّ

ُ
َلَتْهُ أ يهِْ حَم َ نسَانَ بوَِالِد ِ

الْإ
نْيَا مَعْرُوفًاۖ   كَِ بِي مَا لَيسَْ لكََ بهِِ عِلْمٌ فََال تطُِعْهُمَاۖ  وَصَاحِبْهُمَا فِي الدُّ ن تشُْر

َ
ٰ أ َىَل وَإِن جَاهَ��دَاكَ ع

َّ إنَِّهَا إنِ تكَُ  نَبّئُِكُم بمَِا كُنتُمْ تَعْمَلُونَ* ياَ بَُين
ُ
َّ مَرجِْعُكُمْ فَأ ۚ  ثُمَّ إلَِي َّ نَابَ إلَِي

َ
وَاتَّبعِْ سَ��بيِلَ مَنْ أ

 َ ۚ  إنَِّ اللَّه ُ تِ بهَِا اللَّه
ْ
رْضِ يَأ

َ وْ فِي الْأ
َ
��مَاوَاتِ أ وْ فِي السَّ

َ
مِثْقَالَ حَبَّةٍ مِّنْ خَرْدَلٍ فَتَكُن فِي صَخْرَةٍ أ

صَابكََۖ  إنَِّ 
َ
ٰ مَا أ َىَل ِْر ع مُرْ باِلمَْعْرُوفِ وَانهَْ عَنِ المُْنكَرِ وَاصْب

ْ
ةَ وَأ َال قمِِ الصَّ

َ
َّ أ لَطِيفٌ خَبيٌِر* ياَ بَُي�نَ�

 َّ بُِّ كُل َ لَا يُح رْضِ مَرحًَاۖ  إنَِّ اللَّه
َ كَ للِنَّاسِ وَلَا تَمْشِ فِي الْأ مُورِ* وَلَا تصَُعِّرْ خَدَّ

ُ ذَلٰكَِ مِنْ عَزْمِ الْأ
 ﴾ َمِيرِ صْوَاتِ لصََوتُْ الْح

َ نكَرَ الْأ
َ
ْ��يكَِ وَاغْضُضْ مِ��ن صَوْتكَِۚ  إنَِّ أ ُْختَالٍ فَخُورٍ* وَاقْصِدْ فِي مَش م

ِينَ آمَنُوا لَا  يُّهَا الَّذ
َ
] لقمان: 14-19[. كذلك نهى الإس�الم عن الغِيبة والظنّ، قال تعالى: ﴿ياَ أ

1 - شوقي ضيف: العصر الجاهلي، ص69 



95 10

اً  ن يكَُنَّ خَْري
َ
ٰ أ اً مِّنْهُمْ وَلَا نسَِ��اءٌ مِّن نسَِّ��اءٍ عَسَى ن يكَُونوُا خَْري

َ
ٰ أ ْ��خَرْ قَوْمٌ مِّن قَوْمٍ عَسَى يسَ

َّمْ  يمَانِۚ  وَمَن ل ِ
سْمُ الْفُسُوقُ بَعْدَ الْإ لْقَابِۖ  بئِسَْ الِا

َ نفُسَكُمْ وَلَا تَنَابزَُوا باِلْأ
َ
ۖ  وَلَا تلَْمِزُوا أ مِّنْهُنَّ

نِّ إثِْمٌۖ  
نِّ إنَِّ بَعْضَ الظَّ

ِينَ آمَنُوا اجْتَنبُِوا كَثيِراً مِّنَ الظَّ يُّهَا الَّذ
َ
المُِونَ* ياَ أ ولَئٰكَِ هُمُ الظَّ

ُ
يَتُبْ فَأ

خِيهِ مَيْتًا فَكَرهِْتُمُوهُ 
َ
َْحمَ أ كُلَ ل

ْ
ن يَأ

َ
حَدُكُمْ أ

َ
يُحِبُّ أ

َ
سُوا وَلَا يَغْتَب بَّعْضُكُم بَعْضًاۚ  أ سََّ وَلَا تَج

َ توََّابٌ رَّحِيمٌ﴾ ]الحجرات: 12-11[. ۚ  إنَِّ اللَّه َ ۚ وَاتَّقُوا اللَّه
فالإسلام حرَّم الفواحش كلَّها ما ظهر منها وما بطن. ومن ناحية أخرى، يدعو دائماً إلى الخير 

مُرُونَ باِلمَْعْرُوفِ 
ْ
ِ وَيَأ ْري ةٌ يدَْعُونَ إلَِى الْخ مَّ

ُ
كَُن مِّنكُمْ أ والارتفاع عن النقائص، يقول تعالى: ﴿وَلْت

ولَئٰكَِ هُمُ المُْفْلحُِونَ﴾ ]آل عمران: 104[. فالإس�الم -مضافاً إلى أنه 
ُ
وَيَنْهَ��وْنَ عَنِ المُْنكَرِۚ  وَأ

عقيدة- فإنَّه أيضًا سلوك خُلقُي قويم، يدعو إلى طهارة النفس، ونبذ كلّ الفواحش والرذائل))).  

ةً مثاليَّة يتعاون أفرادها على  ةَ أمَُّ وكذلك أرسى الإسلام قِيًَام اجتماعيَّة من شأنها أنْ تجعل الأمَُّ

الخير، آمرين بالمعروف وناهين عن المنكر، يسودهم البّر والتعاطف، لا فوارق قبََليَّة بينهم، بل 

جميعهم أخوة س��واء في الحقوق والواجبات، تربطهم قيمة الإيثار؛ حيث يبذل كلّ منهم لأخيه 

ة كلّ ما يستطيع، فهو لا يعيش لنفسه، وإنما للجماعة يفديها بروحه))).  وللأمَُّ

كذل��ك نظَّم للمرأة حقوقها، ورعاه��ا خير رعاية وجعلها كفؤاً للرج��ل، لها ما له من حقوق، 

ة مستقلَّة.  تها الماليَّة ذمَّ وجعل ذمَّ

ولكي يسمو الإس�الم بإنسانيَّة الإنسان، نبَّهه إلى أنَّ الطبيعة مس��خَّرة لمنفعته، ودعاه لإعمال 

عقله في فهم قوانينها وسبر غورها. ويؤكِّد القرآن الكريم مرارًا وتكرارًا على مسألة سموّ الإنسان، 

حْسَنِ تَقْوِيمٍ﴾ ]التين: 4[ ، وجعله خليفته على الأرض))). 
َ
نسَانَ فِي أ ِ

﴿لَقَدْ خَلَقْنَا الْإ

سابعًا: العصور الوسطى الغربيَّة

تمثِّل العصور الوس��طى الغربيَّة الفترة من القرن الخامس الميلادي حتى القرن الخامس عشر 

1 - شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ص15-14. 
2 - شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ص19.  

3 - شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ص23-22.  

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



96

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

مع بداية عصر النهضة. وهذا المصطلح » العصور الوسطى« أطلقه مفكِّروا القرن الخامس عشر 

لتسمية الفترة التي تمتدّ من القرن الخامس، أو تحديدًا من سقوط الامبراطوريَّة الرومانيَّة الغربيَّة 

حت��ى وقتهم. وإنْ لم يكن هن��اك اتفاقاً بين المفكِّرين على بداية فترة العصور الوس��طى الغربيَّة 

وانتهائها))).

يمكن وصف العصور الوس��طى بأنَّها مرحلة س��ادت فيها الفوضى السياسيَّة والحروب، كما 

اتَّسمت بأنَّها فترة صراع بين رجال الدين المسيحي والملوك، وبين محاولة الامبراطوريَّة السيطرة 

على الكنيس��ة ورجالها م��ن ناحية، وبين محاولة الكنيس��ة التحرُّر من هذه الس��يطرة من ناحية، 

ومحاولاتهم التدخُّل والس��يطرة على الش��ؤون السياس��يَّة من ناحية أخرى، وإنْ اتَّسم فيها كثير 

م��ن الملوك في عهود مختلفة بصفات التس��امح والع��دل. فلقد زادت على س��بيل المثال نفوذ 

البابويَّة في إيطاليا في القرن السابع الميلادي استغلاًال للفوضى السياسيَّة والاجتماعيَّة السائدة، 

واتَّخ��ذت صبغة عالميَّة في عه��د البابا )جريج��وري الأول-Gregory I( المولود 540م، الذي 

اتَّص��ف بالتواضع والإحس��ان إلى الفقراء، وكان ينهى الملوك والأس��اقفة عن الفس��اد ويأمرهم 

بالخ�ري))). ومدَّ نفوذ البابويَّة إلى إس��بانيا، وبريطانيا، وإفريقيا، ثمَّ حدث ن��وع من التنافس، بل 

التصادم بينه وبين الأباطرة، ثمَّ ساءت العلاقات بين روما والقسطنطينيَّة في عهد البابا )جريجوري 

الث��اني-Gregory II( )715م – 731م(، كذلك كان يحدث بينهما أحياناً تحالف، مثلما حدث 

بين البابويَّة والفرنجة في إيطاليا في القرن الثامن.  

ت أوروبا في القرن العاشر، فقد ظهرت أوضح ما ظهرت في إيطاليا؛ حيث  ا الفوضى التي عمَّ أمَّ

تعاقب على كرسي البابويَّة سلس��لة من البابوات الضعاف غير الأكفاء، الذين تولَّوا مناصبهم من 

خلال مؤامرات دبَّرها نبلاء روما العابثين))).

وإذا كانت الكنيس��ة قد أخذت تسعى خلال سنوات الفوضى التي عمَّت أوروبا خلال القرن 

التاسع للتحرُّر من سلطان الدولة، ليكون لها كيان خاصّ بها، لكنَّ الفصل بين الكنيسة والدولة 

1 - J. Barzun & N. Parker: The Middle Ages. 
2 -  سعيد عبد الفتاح عاشور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ص .117
3 -  سعيد عبد الفتاح عاشور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ص259.



97 10

بدا أمراً غير عملي في ظلّ النظام الاقطاعي، هذا في الوقت الذي لم تجد البابويَّة أمامها س��ابقة 

تستند إليها في تأكيد سيادتها على الملوك، وعلى بقيَّة رجال الكنيسة. هنا لجأ رجال الكنيسة إلى 

التزوير والتزييف، لاختلاق سوابق تستند إليها في تحقيق أهدافها))). 

فرغم فساد الكنيس��ة الكاثوليكيَّة في العصور الوسطى، التي كانت تزعم إمكانيَّة بيع صكوك 

م الإعفاء من العقوبة الزمنيَّة للخطايا لمشتريها، لكن لا يمكن إنكار تأثير  الغفران، وتزعم أنَّها تقدِّ

القِيَم الدينيَّة وانتش��ارها بين الناس، التي حاولت المس��يحيَّة نشرها، مثل قِيَم الحبّ والمس��اواة 

والعدل. كذلك انتشر ما عُرفِ في ذلك الوقت بقِيَم الفروسيَّة التي نشأت في ظلّ النظام الإقطاعي، 

الذي كان س��ائدًا مثل الشرف، والشجاعة، وحماية الضعفاء، واحترام المرأة وتوقيرها، وإنْ كان 

الفرس��ان لم يمارسوا هذه القِيَم إلا فيما بينهم، بينما عاملوا الطبقات الدنيا في المجتمع باحتقار 

وازدراء، كما حاولت المس��يحيَّة احتضان الفروس��يَّة بحكم مطالبتها ببسط حمايتها على وجوه 

النشاط البشري كلهّ))).

ثامنًا: العصور الحديثة وموت الإنسان

ثم تأتي العصور الحديثة، ويموت الإنس��ان على يد الحضارة الغربيَّة: الحضارة التي تشدقت 

تها تحقيقها، ورفع مستوى رفاهيَّة الإنسان. ولمَّا  بإعلانها مبادئ الحريَّة والمس��اواة، وجعل مَهمَّ

ة الرقي الإنساني، فقد انتهى حالها  كان من المفترض أنْ تصل الإنسانيَّة مع هذه الحضارة إلى قِمَّ

- أو قل أوشك على الانتهاء- بفقدان الإنسان لقِيَمه الإنسانيَّة العُليا التي كانت تميّزه بصفته إنساناً، 

ويحلّ محلهّا قِيَم السوق، والمصلحة، والعقلانيَّة الأداتيَّة….

يمكن إرجاع بداية رحلة الغرب نحو الحداثة إلى اكتشاف المدرسيوّن المتأخِّرون في المرحلة 

الإنس��انيَّة من ع�رص النهض��ة )1453-1600( أنَّ العقل البشري قادر بذاته ع�ىل أنْ يدافع عن 

قليل من معتقدات الكنيس��ة. وبالتالي فلَّام كان بإم��كان العقل ذلك، فهذا لا يعني إلا أنْ للعقل 

ة البح��ث عن الحقيقة في ش��تَّى الميادين. عزَّزت ه��ذه النزعة العقليَّة الاكتش��افات العلميَّة  قوَّ

1 - سعيد عبد الفتاح عاشور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، ص294.
2 - 22 نورا ابراهيم الدينالي: “طبقة الفرسان والفروسيَّة في أوربا العصور الوسطى في ظل النظام الاقطاعي”.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



98

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الت��ي أدَّت إلى تغيير صورة الع��الم الطبيعي من نموذج مغلق لعالم مرك��زه الأرض، إلى نموذج 

 )Nicolaus Copernicus-ثوري للعالم مركزه الش��مس، وذلك بدءًا من )نيكولاس كوبرنيقوس

)1473 – 1543(. تنام��ى الفهم والاعتقاد من وقته��ا بأنَّ مناهج العلم الطبيعي هي مفتاح فهم 

الواق��ع والوجود. فبدأ ما عُرف في تاريخ الفلس��فة بفترة العلم الطبيعي، تلك التي تمثِّل إنجازها 

الأوَّل في صياغة مناهج جديدة للبحث الفلس��في على يد كلّ من )بيكون-Bacon( و)ديكارت-

Descartes(. ثمَّ تتوالى الإنجازات الفلسفيَّة التي تأثَّرت بهذا الفهم والاحترام لاستقلاليَّة العقل 

البشري، والثقة في قدراته بعيدًا عن التفسيرات الدينيَّة. لقد رأى كلّ من )بيكون( و)ديكارت( أنَّه 

بمعرفتنا كيف يسير العالم الفيزيقي، سنصبح سادة الطبيعة ومالكيها، والمتحكِّمين فيها. عندئذ 

يمكننا بالاكتش��افات والاختراعات في مي��دان الزراعة أنْ نتغلَّب على الج��وع، وبتطوير الطب 

نقضي على الأمراض، أي أنَّنا في المجمل سوف نطوِّر من جودة حياة الإنسان من خلال التطوّر 

التكنولوجي))). وهكذا بدأت نواة مرحلة التنوير بالاكتشافات العلميَّة التي أدَّت إلى تغيير صورة 

العالم الطبيعي، وبالمناهج الجديدة للبحث الفلسفي والمذاهب الفلسفيَّة- التي تمكَّنت الفلسفة 

بها من التخلصّ من تبعيتها للاهوت والتفس�ريات الدينيَّة، لتصبح قوَّة مس��تقلَّة تستطيع أنْ تبني 

ة. أضف إلى ذلك انتش��ار أفكار الإخاء، والمساواة،  بها ما هو جديد اعتمادًا على مبادئها الخاصَّ

والحُريَّة التي حمل لواءها فلاسفة السياسة في ذلك الوقت، والتي يرى بعضهم أنَّها الوقود الذي 

أدَّى إلى اندلاع الث��ورات الثلاث: الثورة الانجليزيَّة 1688، والثورة الأمريكيَّة 1775 – 83، ثمَّ 

الثورة الفرنسيَّة 89 – 99. 

 ،)Immanuel Kant-وإذا كان التنوير يرتبط عادة باسم الفيلسوف الألماني )إيمانويل كانط     

فإنَّ هذا لا يعني أنَّ مرحلة التنوير بدأت معه. كلّ ما هناك أنَّه اش��تهر فقط بتعريفه للتنوير. يعُرفّ 

الفيلس��وف الألماني )إيمانويل كانط( التنوير بأنَّه التحرُّر الب�رشي من عدم النضج، حيث عدم 

النض��ج هنا هو عدم القدرة على الاعتماد الذاتي على فه��م دون معاونة الآخرين. يحدّد )كانط( 

التنوير بأنَّه قدرة المرء على التفكير لذاته بذاته، والاعتماد على قدراته العقليَّة في تحديد ما يؤمن 

1 - T. Burnett: What is Scientism. In Dialogue on Science, Ethics and Religion. 



99 10

م  به، وكيف يس��لك تجاهه. وهكذا بدأت سيادة فكرة أنَّ القوى العقليَّة فقط هي ما يمكن أنْ تقدِّ

لنا معرفة بالعالم الطبيعي، وهي فقط ما يمثِّل السلطة المرشدة لنا في حياتنا العمليَّة. 

��ق مبادئ الحريَّ��ة والعدالة  ولك��ن هل اس��تطاعت الحداث��ة أنْ تفي بما وع��دت به: أنْ تحقِّ

والمساواة، وأنْ تقدّم لنا تفسيراً للكون يعتمد على العقل فقط؟

يمكنن��ا سريعًا القول إنَّ الحداثة لم تحقِّق لا ه��ذا ولا ذاك؛ إذ سرعان ما ثبت صعوبة تحقيق 

قيم��ة اليقين المعرفي التي كانت إحدى قِيَم الحداثة وفش��لها في فهم الواقع عن طريق الاعتماد 

على العلم والعقل بصفة مطلقة، وظهرت خطابات مضادَّة تنادي برفض خطاب الحداثة المتمثلّ 

في الإيمان المطلق بالعقلانيَّة الشموليَّة))).  

أما مبادئ الحريَّة والعدالة والمساواة فلم تتحقَّق؛ إذ سرعان ما سار الغرب في طريق الرأسماليَّة 

ها تراكم الثروات، فس��ار الغرب- من أجل تحقيق ذلك- في طريق اس��تعمار  التي أصبح جلّ هَمَّ

الشعوب ونهب ثرواتهم، فبدأ بالعالم الجديد في الأمريكتين وفي أستراليا، وانتهاء بدول في آسيا 

مًا بذلك دلائل وشواهد على تناقضات الحداثة، التي وعدت بالمساواة والعدالة،  وأفريقيا، مقدِّ

ا في الداخل )أي على مستوى الدولة(،  وعلى تعامل الغرب مع بقيَّة الشعوب على أنَّهم عبيد. أمَّ

فقد زاد التباعد بين الفقراء والأغنياء، وثارت كثير من الشعوب ضدّ الديموقراطيَّة، لتظهر الشعبويَّة.

 - 1723( )Adam Smith-ظهرت الرأس�امليَّة وفقًا لأغلب التفسيرات على يد )آدم س��ميث

م )آدم سميث( أفكار الرأسماليَّة الأساس  ع الجذور. قدَّ 1790(، وإنْ كان تاريخها متشعِّب ومتنوِّ

 An Inquiry into the Nature and 1776 ”في كتابه “بح��ث في طبيعة ثروة الأمم وأس��بابها

Causes of the Nations Wealth.. يع��رف هذا الكت��اب ا ختصارًا بـ “ثروة الأمم”، كان يقصد 

م��ن ورائه الدفاع عن إلغاء التدخّل الحكومي في الش��ؤون الاقتصاديَّ��ة، ورفع القيود عن عمليَّة 

التصنيع، ورفع الحواج��ز على التعريفات الجمركيَّة، ورأى أنَّ التجارة الحُرَّة هي أفضل وس��يلة 

للنهوض باقتصاد دولة ما.  

ا العم��ل؛ عمل الأفراد الذي يزوّدهم  ة ليس الأرض، وإنَّم لذا، ف��إنَّ المصدر الأول لثروة الأمَُّ

1 - إيهاب حسن: ما بعد الحداثة: إبهام المصطلح وغموض الدلالة، ص3.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



100

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

بالحاجات الضروريَّة والكماليَّة التي يستهلكونها، سواء أكانت مما ينتجونه بأنفسهم أم ما يتبادلونه 

م��ع منتجات الأمم الأخرى، فالعمل “هو المقياس الش��امل والدقيق للقيمة، أو المعيار الوحيد 

ة  الذي يمكننا بواس��طته مقارنة قِيَم مختلف الس��لع في كل الأزمنة والأمكنة”))). وتزداد ثروة الُأمَّ

كلمّا ازداد العمل، ولا س��بيل لزيادة العمل إلا بالتخصّص وتقس��يم العمل))). يقول: »إنَّ التزايد 

الكبير لمنتجات الصنائع كلهّا على اختلافها، جراء تقس��يم العمل، هو الذي يمنح المجتمعات 

المدبّ��رة، تلك الثروة العامّة التي تنتشر لتبلغ أدنى الناس مرتب��ة«)))، كما تزداد ثروة الأمّة بتطوير 

أدوات الانتاج وآلاته ومهارات العمال)))، وفي حالة زيادة عدد الس��كان المس��تهلكين، لابد أنْ 

ل المنتجين، وهذا بالطبع يتطلبّ زيادة رؤوس الأموال المستثمرة. وهكذا، تقُاس  يزيد عدد العّام

ثروة كلّ أمّة بإنتاجيتها، وربط الإنتاجيَّة بتقسيم العمل.

ة تنمّي الثروة هى غريزة المصلحة الشخصيَّة، التى تدفع الفرد إلى  ورأى )س��ميث( أنَّ أهم قوَّ

تحس�ني أحواله، وبالتالي تتكوَّن ث��روة المجتمع من مجموع تحقيق هذه المصالح الش��خصيَّة 

للأفراد، حتى دون أنْ يكونوا قد قصدوا أساسً��ا إليها. وهكذا، ف��إنَّ النظام الاقتصادي عند )آدم 

سميث( يقوم على النظام الطبيعي الذي تحكمه تلك الغرائز الشخصيَّة.

ق��د أوضح ذلك عندما ابتكر مبدأ اليد الخفيَّ��ة Invisible hand ؛ حيث يقول، إنَّ الفرد الذي 

ة لمجتمعه كلهّ؛  يقوم بالاهتمام بمصلحته الش��خصيَّة، يس��هم أيضًا في ارتقاء المصلحة الخ�ّر�يّ

حي��ث يشرح بأنَّ العائد العام للمجتمع هو مجموع عوائ��د الأفراد. إذًا، عندما يزيد فرد ما عائده 

الشخصي، فإنَّه يساهم في زيادة مجموع العائد للمجتمع))).

وقد لاحظ س��ميث نفس��ه احتماليَّة حدوث تده��ور فكري واغتراب نتيجة التقس��يم المفرط 

للعمل، وعدم المس��اواة المدُمّرة الناجمة عن الس��عي وراء الثروة، ونشوء احتكارات الشركات 

1 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص54. 
2 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص14-11. 

3 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص20. 
4 - آدم سميث: ثروة الأمم، ص16. 

5 - شيماء جابر: ثروة الأمم.. قراءة اقتصاديَّة في أفكار أبو الاقتصاد )آدم سميث(، مركز الروابط للبحوث 
والدراسات الاستراتيجيَّة.



101 10

التي تخُنق المنافسة وتضُّر بالجمهور. كان )سميث( نفسه مُدركًا لهذه القضايا، ومُدركًا لاحتماليَّة 

فساد المجتمع بسبب عبادة الثروة، والآثار السلبيَّة للمصلحة الذاتيَّة المفُرطة، حتى مع دعوته إلى 

ر )س��ميث( من أنَّ التركيز المجتمعي على تجميع الثروة قد يؤدِّي إلى  الأس��واق الحُرَّة. كما حذَّ

إفساد المشاعر الخُلقُيَّة، ما يدفع الناس إلى تقدير العلامات الخارجيَّة للنجاح على الفضيلة))).

وإنْ كان هناك من يدافع عن نظريَّة )سميث( اعتمادًا على تفسيره لنصوص من كتابي )سميث( 

»نظريَّة المش��اعر الخُلقُيَّة« و»ثروة الأمم«، لمعالجة التفس�ريات الخاطئة لمفهوم )آدم سميث( 

ر على الأسواق والسلوك التجارييّن،  الأساس عن المصلحة الذاتيَّة، باعتبارها جشعًا له تأثير مُدمِّ

وتفاق��م التفاوت. ع�ىل العكس من ذلك، يجُ��ادل بأنَّ مجموع��ة الدوافع البشريَّ��ة المعقّدة لـ 

)سميث(، بما في ذلك المصلحة الذاتيَّة، ونظامه الاقتصادي القائم على الأسواق الحُرةّ، والأطر 

سيَّة التي تحكم حقوق الملكيَّة الإنتاجيَّة وسيادة القانون، تسُهم في زيادة الثروة الإجماليَّة،  المؤسَّ

وتحسين وضع الأقل حظًّا، والحفاظ على النظام الاجتماعي الخُلقُي))). 

ولكن من الثابت أنَّ الرأس�امليَّة اس��تفحلت، فأصبحت ترى أنَّنا في هذا العالم لكي نستهلك 

ونستغلّ ونسُتغَلّ. فالعالم العادل عالم خيالي لا وجود له، وهناك دائماً سمكة أكبر للصيد. تأكد 

من أنَّك لست الأصغر وأنت تتعهَّد بالولاء لشخص كبير بما يكفي لاستغلالك تحت حمايته. إنَّ 

القيمة في الرأسماليَّة تنشأ من خلال القدرة على الاستغلال، قبل أن يجري استغلالك. 

من الواضح- إذًا- أنَّ الرأس�امليَّة تعتمد على الاستغلال، وبالتالي فقد وُصِفت بأنَّها نظام غير 

خُلقُ��ي؛ إذ على النقيض من الادّعاءات القائل��ة إنَّ الطبقة الاجتماعيَّة أصبحت الآن مفهومًا عفا 

عليه الزمن، تش�ري الأدلَّة إلى أنَّ الانقس��ام الطبقي آخذ في النمو بالفعل؛ حيث تمتلك أعلى %1 

م��ن الأسر في بريطاني��ا ثروة تزيد 200 مرةّ عن تلك الموج��ودة في أدنى 10% من الأسر. وهذا 

لا ينطبق على بريطانيا فحس��ب؛ إذ وفقًا لقاعدة بيانات التفاوت العالميَّة )2022(، يحتكر أغنى 

1 -  F. Naz & D. Bogenhold: From pursuit of self-interest to pursuit of happiness: Comple-
mentary or contradictory readings of “wealth of nations” and “theory of moral sentiments”? 
Vo.42, Issue 6. 

2 - M. Arevuo: Adam Smith’s moral foundations of self-interest and ethical social order. 

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



102

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

10% من سكّان العالم أكثر من 75% من إجمالي الثروة، ما يدفع بأكثر من 700 مليون شخص 

إلى براثن الفقر المدقع )البنك الدولي، 2023(. إنَّ التفاوت والفقر ليس��ا من نتائج الرأسماليَّة، 

بل هما جزء لا يتجزَّأ من النظام، فكما جادل )ماركس-Marx(، لا يمكن للبرجوازيَّة جمع الثروة 

ل وجني فائض القيمة. فلم ترسّ��خ الرأس�امليَّة فكرة هيمنة  إلا من خلال دفع أجور زهيدة للعَّام

خت الدولة أيضًا- من حيث كونها جهة رئيسة للتنظيم الخُلقُي- فكرة  الطبقات فحسب، ولكن رسَّ

أنَّ الفقراء “كسالى”، وغير مسؤولين، بينما النخبة أذكياء ومجتهدون، لإثارة استنكار خُلقُي يعُزّز 

الانقسامات ويديمها داخل الطبقات الاجتماعيَّة، وفيما بينها”.

ذهبت رئيس��ة الوزراء البريطانيَّة الس��ابقة، )مارغريت تاتشر-Margaret Thatcher(، إلى أنَّ 

الفقر »عيبٌ جوهريٌّ في الش��خصيَّة«؛ إذ لا يع��رف الناس كيفيَّة وض��ع ميزانياّتهم، ولا يعرفون 

كيفيَّة إنفاق دخلهم. بوضع آراء كهذه في السياق الأوسع للبناء الاجتماعي للمعرفة، نفهم كيف 

تخُلق وتعُزّز أيديولوجيّات مهيمنة كهذه عمدًا، للحفاظ على النظام الاجتماعي، وإعادة إنتاجه، 

وترسّ��خ الاعتقاد بأنَّ الفقر ناتجٌ عن »قلةّ الجه��د«، و»انحلال الأخلاق«؛ لأنّ هذا الاعتقاد يبُّرر 

الفقر ونظام الطبقات الاجتماعيَّة))).

غالباً ما ينُظر للسلوك الملتزم بالقانون على أنَّه مرادف للسلوك الخُلقُي. ولكن من الذي يحدّد 

القانون؟ ليست القوانين »حدودًا خُلقُيَّة مُنتجة جماعيًّا« كما يقول )دوركهايم-Durkheim(، بل 

إنَّ هذه الحدود الخُلقُية تنُشئها الطبقة الحاكمة، للحفاظ على مكانتها في السلطة والسيطرة. قد 

يفَُّرس هذا قلةّ القوانين التي تعُارض مصالح النخب؛ فمعظمها يتعلقّ بحماية الملكيَّة الخاصّة، مع 

قلةّ قليلة من القوانين التي تعُارض بش��كل جوهري التفاوت المالي، أو تنُظمّ الأعمال التجاريَّة. 

ع�الوة على ذل��ك، إذا حاولنا تطبي��ق نهج الضرر الاجتماعي، فس��نجد أنَّ الضرر الذي تسُ��بّبه 

الحكومات والشركات أكبر بكثير من أيّ ضرر تسُبّبه أفعال إجراميَّة فرديَّة.

على س��بيل المثال، إذا نظرنا إلى الضرر البيئي، نجد أنَّ ١٠٠ شركة فقط مسؤولة عن أكثر من 

٧٠٪ من انبعاثات غازات الاحتباس الحراري القاتلة، على الرغم من أنَّ الاستهلاك الفردي غالبًا 

1 - S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for the 
Worse)”, Essex Student Journal 15(S1). 



103 10

ما يلُام على الاحتباس الحراري. نادرًا م��ا تواجه الشركات اتهامات جنائيَّة أو أي عواقب أخرى 

لتأثيرها الضارّ على الكوكب. على سبيل المثال، قامت شركة »شل« Shell )ثاني أكبر شركة نفط 

عالميً��ا( بتلويث إمدادات المياه عمدًا، وتواط��أت في تعذيب وقتل متظاهرين من أجل المناخ، 

لكنَّها لم تواجه أي عواقب أو تدقيق خُلقُي من الحكومة))).

في المقابل، واجه متظاهرو حملة »أوقفوا النفط فقط« اتهّامات جنائيَّة لإلقائهم علبة حس��اء 

على لوحة لـ )فان جوخ-Van Gogh( وتلقّوا استنكارًا خُلقُيّا كبيراً؛ حيث أشارت صحيفة »ديلي 

ميل« إلى تصرفّات النش��طاء بأنَّها »حملة فوضى لا ه��وادة فيها«. من المهمّ ملاحظة أنّ صحيفة 

»دي�يل ميل« مملوكة لـ )جوناثان هارمس��ورث-Jonathan Harmsworth(، وهو ملياردير لديه 

مصالح تجعل تطبيق السياسات البيئيَّة يحدّ من ربحيَّة الشركة. ردت الدولة على احتجاج »أوقفوا 

النفط فقط« باس��تنكار خُلقُي وزيادة في صلاحياّت الشرط��ة. من الصعب إنكار النفاق الخُلقُي 

والمعايير المزدوجة للحكومات الرأسماليَّة، مع التطبيق الانتقائي للقوانين.

إذا تأمّلنا القِيمَ التي تشجعها الرأسماليَّة - وهي التنافسيَّة والفرديَّة- نجد أنَّها تقللّ من قيمة الحياة 

رة. وكما عّرب )ماركس(، فإنَّ الرأسماليَّة نظام »يكون  البشريَّة، فمن خلال طبيعة الرأسماليَّة المنُفِّ

، ومُحتقراً«. بل قد أصبحت العواطف والمشاعر سلعًا  فيه الإنسان كائنًا مُهاناً، ومُستعبدًا، ومُهمًَال

في نظام سائد، لا يسعى إلا لزيادة الأرباح الماديَّة.

عةً الناس على إعطاء الأولويَّة لمصالحهم الذاتيَّة على المصالح  توُلدّ الرأسماليَّة الفردانيَّة، مُشجِّ

الجماعيَّة. وغالبًا ما تكون الحوافز الاقتصاديَّة محور هذه المصلحة الذاتيَّة؛ إذ يحُثّ الأفراد على 

الطموح إلى الثروة، حتى لو كان ذلك على حساب الآخرين. ولا شكّ أنَّ هذا يؤدي إلى الأنانيَّة 

وال�ال مبالاة. ولكن كيف يؤثرّ ه��ذا على الأخلاق؟ فبإعطاء الأولويَّة لرفاهيَّ��ة الفرد على رفاهيَّة 

الآخرين، يصُبح من الأس��هل بكثير غضّ الطرف عن الظلم ال��ذي يواجهه الآخرون. ولعلّ هذا 

يفُّرس إعطاء الأولويَّة تاريخيًا لـ»الراحة على العدالة« و»الربح على الناس« في الغرب.

مضافاً إلى كلّ ما س��بق، فلننظر إلى الإبادة الجماعيَّة المستمرة للفلسطينيين في غزةّ والضفة 

1 - S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for the 
Worse)”, Essex Student Journal 15(S1).

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



104

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الغربيَّة التي تحدث هذه الأيام؛ فقد قتُل أكثر من 45000 فلس��طيني في غزَّة منذ أكتوبر 2023 

)AJLabs، 2025( - وم��ع ذلك، يتجاهل كثيرون في الغ��رب الأزمة، ربما لأنَّ النضال من أجل 

العدالة لا يحقّق أي فائدة اقتصاديَّة للفرد. ومن ناحية أخرى، فإنَّ إظهار الدعم للفلس��طينيين قد 

يؤثرّ في الواقع على سبل عيش الفرد ووضعه الاقتصادي - لأنَّه يتعارض مع المصالح الاقتصاديَّة 

وخُلقُيّ��ات الدولة. عندما أعرب رئيس الوزراء البريطاني، )ريشي س��وناك-Rishi Sunak(، عن 

دعمه لإسرائيل »ليس فقط اليوم، وليس فقط غدًا، ولكن دائماً«، فإنَّ التعبير عن الدعم لفلسطين 

يمكن أنْ يؤدّي إلى عقوبة، مثل الفصل من الوظيفة. يشير هذا إلى أنَّه حتى لو تخّىل المرء عن هذا 

النمط الفردي، مُعطيًا العدالة أولويَّة على مصلحته الشخصيَّة، فإنّ وضعه الاجتماعي والاقتصادي 

قد يصُعّب عليه عيش ما يشُ�ري إليه تفكيره الفلسفي، بأنهّ حياة خُلقُية كاملة؛ إذ قد يواجه عواقب 

اقتصاديَّة. من الواضح أنَّه لا يوجد خيار حقيقي في خُلقُيّات المرء الش��خصيَّة والخاصة، حتى 

هذه الخُلقُيّات خاضعة لسيطرة الدولة.

خاتمة

يّز الأخلاق مصالح النخب��ة، مُتجاهلةً عمدًا الضرر الجماعي  في ظلّ الرأس�امليَّة، عادةً ما ُمت

الذي تسُبّبه الرأسماليَّة. فالرأسماليَّة استغلاليَّة بنيويًّا بطبيعتها؛ إذ تنُشئ أحكامًا خُلقُيَّة تحُافظ على 

« لدى العامّة من  التسلسل الهرمي الطبقي الاجتماعي. تصُبح هذه الأحكام الخُلقُيَّة »منطقًا سليًام

خلال التنش��ئة الاجتماعيَّة والأطر القانونيَّة )التي تفُضّل الملكيَّة الخاصة(. ونتيجةً لذلك، يجُبر 

يل إلى تجاهل الظلم الجماعي،  أفراد المجتمع بشكل منهجي على التصرفّ بطريقة فرديَّة، ما ُمي

كالقضايا البيئيَّة والإبادة الجماعيَّة))).

ق والحُريَّة الفرديَّة  حوَّل النظام الرأسمالي الحداثة، من حداثة واعدة بالانطلاق والتجدّد الخَّال

والعقلانيَّة إلى حداثة طامعة، يموت فيها الانسان على أصداء تراكم الثروة والقوّة، فيعاد إنتاج أزمة 

1 - S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for the 
Worse)”, Essex Student Journal 15(S1).



105 10

التفاوت الطبقي وعدم العدالة، ويعاد إنتاج التباعد بين الفقراء والأغنياء )على مس��توى الفروق 

ب�ني الدول وداخل الدولة الواحدة(. لقد تحوَّل العقل، من عقل يس��عد الإنس��ان إلى عقل يقتل 

الإنسان، ويسجنه داخل قفص من حديد أو يقتل قدراته الإبداعيَّة))).    

ثمّ تظهر الش��عبويَّة بصورها المختلفة باعتبارها أحد مظاهر أزمة الرأس�امليَّة. تمثلّها الفاشيَّة 

والنازيَّة أفضل تمثيل. ظهرت بواكير النزعات الفاشيَّة في أوروبا فيما بعد الحرب العالميَّة الأولى، 

ووصلت إلى أوج ذروتها في نهاية ثلاثينيات القرن العشرين، واتَّخذت صورتها الأساس الأولى 

في إيطالي��ا، ولكنَّها سرعان ما انتشرت في أوروب��ا، فانتشرت في إيطاليا مرتبطة بالحزب القومي 

الفاشي، وجبهة الأرض الأم التي قادها )إنغلبرت دولفوس-Engelbert Dollfuss( في النمس��ا، 

والاتحاد الوطني بقيادة )أنطونيو سالازار- António de Oliveira Salazar( في البرتغال، وحزب 

أصحاب العقيدة الأحرار بقيادة )إيوانيس متاكس��اس-Ioannis Metaxas( في اليونان، وحزب 

التم��رد بقيادة )أنتي بافيليتش-Ante Pavelić( في كرواتي��ا، والاتحاد القومي في النرويج بقيادة 

)فيدكون كفيش��لينغ-Vidkun Quisling(، والحركة الفاش��يَّة في إس��بانيا التي أسّس��ها )جوزيه 

 )Franco -( 1933، التي انضوى معظم أعضائها تحت حكم )فرانكوJosé Antonio -أنطونيو

في�ام بعد. تتفق ه��ذه النزعات مختلفة الأس�امء في رؤية وجوديَّة واحدة، وتش�رتك في أهداف 

وخصائص واحدة))).   

 تش�رتك النزعات الفاشيَّة في رفض كلّ النزعات اليس��اريَّة؛ ذلك أنَّ الفاشيَّة نزعة ذات توجّه 

نخبوي طبقي، في مقابل الاشتراكيَّة التي تدعو إلى المساواة المطلقة. كما يتجّه الفكر الفاشي إلى 

العداء الصريح لأيّ نزعات ليبراليَّة )ثقافيَّة كانت أم سياس��يَّة(؛ لأنّ الليبراليَّة تضع مصلحة الفرد 

وحقوقه السياسيَّة والاجتماعيَّة فوق كلّ شيء. كذلك يقف الفكر الفاشي ضدّ أيّ شكل من أشكال 

التعدّديَّة السياس��يَّة والثقافيَّة. فالتعدّديَّة، وفقًا لهم، تقسّم الشعب إلى فئات، وتنشر قِيمَ التسامح 

البالية، وتقوّض من قوّة الدولة. فالس��يطرة الشموليَّة واجبة عن طريق قوّة الدولة وهيمنتها، التي 

1 - أحمد زايد: »الشعبويات في الزمن الحديث للدولة الأوربيَّة: نماذج الفاشيات«، ص98؛ راجع: بهاء 
درويش: »العالم العربي الإسلامي بين علوم اجتماعيَّة غربيَّة قاصرة وعلوم اجتماعيَّة عربيَّة غائبة« ص36. 

2 - أحمد زايد: »الشعبويات في الزمن الحديث للدولة الأوربيَّة: نماذج الفاشيات«، ص92.

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



106

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يجب أن تهيمن على كلّ مؤسسات المجتمع، بما في ذلك المؤسّسات الثقافيَّة والدينيَّة. امتلاك 

الدولة للقوّة يعني نزعة عسكريَّة تسيطر على العقل الفاشي، تتجّىل في إيمانهم بالنظام والطاعة 

العمياء والشجاعة.  دفعت هذه النزعة العسكريَّة- بما يقف خلفها من شعور بالتفوق والقوة- إلى 

الج��رأة على احتلال الدول الأخرى، ودحر الش��عوب في نزعة إمبرياليَّ��ة واضحة. وقد ارتبطت 

النزعة الإمبرياليَّة لدى الفاش��يين بقدر كبير من النظر إلى الشعوب الأخرى على أنهّا شعوب من 

العبي��د. وفي ضوء هذه النزعة اتَّجهت أنظار )موس��وليني-Mussolini( نح��و أفريقيا، واحتلت 

قوّاته أثيوبيا 1935. لقد أدّت النزعة الإمبرياليَّة للفاش��يَّة إلى حرب عالميَّة كبرى، راح ضحيتّها 

ملايين البشر، وأدخلت العالم في صراع دموي لأكثر من س��ت سنوات. على هذا النحو أدخلت 

الفاش��يَّة أوربا- التي كانت بالكاد قد خرجت من الح��رب العالميَّة الأولى- في أتون الحرب من 

، ورعب وذعر ونزعة معاداة  جديد في الحرب العالميَّة الثانية لتخلف من ورائها ست مليون قتيًال

الساميَّة. نعم، انتبه العالم بعد الحرب إلى أهميَّة السلام، فأنشأ منظمة الأمم المتحدة ومنظماتها 

الفرعيَّة، ولكن ظلتّ الحرب أساسً��ا في الأداء الرأس�املي، وعمليَّة إنتاج السلاح والاتجار فيه 

عبر العالم أحد أدوات تحقيق أهداف الرأسماليَّة والسيطرة الإمبرياليَّة. كذلك أحيت الفاشيَّة مرةّ 

أخرى روح الطغيان الإمبراطوري بتعميقها الافتراض بالتفوق الغربي على س��ائر شعوب العالم، 

وهيمنته على العالم بأسره. فإذا كانت الفاش��يَّة قد انتهت، فقد تركت الزمن الحديث مثقًال بنزعة 

كبيرة نحو الهيمنة، وتطوير أدوات الاس��تعمار الجديد للسيطرة على الشعوب الضعيفة، محدثة 

بذلك شرخًا في جدار منظومة الحداثة وقيمها ووعدها بالحريَّة والديموقراطيَّة والس�الم. لذلك 

نجد هذه النزعات الفاشيَّة بدأت تظهر في الدول الغربيَّة من جديد متمثلّة في أحزاب وتنظيمات، 

بل بات هذا الفكر أحد العناصر الفاعلة في تش��كيل الخطاب الانتخابي والتنافس السياسي في 

فرنسا وألمانيا وإنجلترا، وطوّرت هذه النزعات توجّهات عدائيَّة ضدّ المهاجرين من مجتمعات 

أخرى))). 

وهكذا تحوّل الإنسان في ظلّ الحضارة الغربيَّة الحديثة التي سادت قِيمَها العالم المعاصر إلى 

1 - المرجع السابق، ص 93 - 101، عن بهاء درويش المرجع السابق ص 38



107 10

كائن تحركّه قِيَم المصلحة والس��وق والاستغلال؛ حيث الأولويَّة للفائدة الاقتصاديَّة للفرد، قيمة 

تعلو أي قيمة أخرى. والمصالح الاقتصاديَّة للدولة أكثر أهمّيَّة من مناصرتها لأيّ مبادئ إنس��انيَّة 

أخرى، وهو ما أدَّى لس��يادة نزعات الهيمنة الاقتصاديَّة والسياس��يَّة والعس��كريَّة، لتبّرر للإنسان 

استعمار أخيه الإنسان، بل واستعباده وقتله في ظلّ صمت يعزّزه الخوف على المصالح، وقبول 

الاستعباد والاستغلال باعتبارهما قيمتان من قِيَم الرأسماليَّة.  

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



108

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المصادر المراجع

 أوًَّال المراجع العربيَّة

• أحمد زايد: »الشعبويات في الزمن الحديثة للدولة الأوربيَّة: نماذج الفاشيات«، مجلة تفاهم، 	

العدد 65، صيف 2019.

• آدم س��ميث: ثروة الأمم، ترجمة: حسني زينة، معهد الدراسات الاستراتيجيَّة، بغداد، أربيل، 	

بيروت 2007.

• إيهاب حسن: ما بعد الحداثة: إبهام المصطلح وغموض الدلالة، ترجمة: بدر الدين مصطفى، 	

مؤمنون بلا حدود، ص3  

•	 www.mominoun.com/pdf102-2016//hadatta.pdf

• بهاء درويش: رؤى فكريَّة وفلسفيَّة لمسائل معاصرة، الاسكندريَّة، دار الوفاء، 2024	

• جورج سباين: تطوُّر الفكر السياسي، ترجمة: حسن جلال العروسي.	

• جون كولر: الفكر الشرقي القديم، ترجمة: كامل يوس��ف حس�ني، الكويت، سلس��لة عالم 	

المعرفة، 199، يوليو 1995.

• سعيد عبد الفتاح عاش��ور: تاريخ أوروبا في العصور الوسطى، دار النهضة العربيَّة، بيروت، 	

.1976

• شوقي ضيف: العصر الجاهلي، دار المعارف، مصر، ط11، 1960.	

• شوقي ضيف: تاريخ الأدب العربي- العصر الإسلامي، ط11، دار المعارف، مصر.	

• شيماء جابر: ثروة الأمم.. قراءة اقتصاديَّة في أفكار أبو الاقتصاد )آدم سميث(، مركز الروابط 	

للبحوث والدراسات الاستراتيجيَّة، 23 أغسطس 2015.

•	 ht tp s : / / r aw ab e tc e nte r. c om / arc h i ve s / 1 1 4 0 2 # : ~ : te x t = % D 9 %

8 8 % D 9 8 %A % D 8 % B 1 % D 9 2 0 % %8 9 %D 8 % A 3 % D 9 2 0 %8 6 %

%D8%A3%D987% %D920% %85 %D982% %D988% %D8%A920%

% D 8 % A A % D 9 8 6 % %D 9 8 5 % %D 9 8 %A , % D 8 % A 7 % D 9 8 4 % � %



109 10

D8%B0%D98%A%20%D8%AA%D8%AD%D983%%D985%%D920%87%

%D8%AA%D984%%D920%%83%D8%A7%D984%%D8%BA%D8%B1%D

8%A7%D8%A6%D8%B220%%D8%A7%D984%%D8%B4%D8%AE%D8%

B5%D98%A%D8%A9 

• نورا ابراهيم الدينالي: »طبقة الفرس��ان والفروس��يَّة في أوربا العصور الوسطى في ظل النظام 	

الاقطاعي«، مجلة العلوم الإنسانيَّة والطبيعيَّة. 1 - 2 – 

•	   https://www.hnjournal.net/ar/326-2-/#post-2923-footnote-23 2022

ثانيًا: المراجع الأجنبيَّة

•	 M. Arevuo: Adam Smith’s moral foundations of self-interest and ethical social 

order. Wiley. Online Library. https://onlinelibrary.wiley.com/doi/10.1111/

ecaf.12592#:~:text=Using%20textual%20evidence%20from%20TMS,of%20

inequality%20on%20human%20morality.

•	 J. Barzun & N. Parker: The Middle Ages. Britannica. https://www.britannica.

com/topic/history-of-Europe/The-Middle-Ages

•	 C. Brooks: The Archaic Age and Greek Values. Portland Community College. 

https://human.libretexts.org/Bookshelves/History/World_History/Western_

Civilization_-_A_Concise_History_I_(Brooks)/053%A_The_Archaic_Age_

of_Greece/5.023%A_The_Archaic_Age_and_Greek_Values

•	 T. Burnett: What is Scientism. In Dialogue on Science, Ethics and Religion. 

https://sciencereligiondialogue.org/resources/what-is-scientism/

•	 S. Esat: “A Capitalist Morality: How Capitalism is Influencing our Ethics (for 

the Worse)”, Essex Student Journal 15(S1). doi: https://doi.org/10.5526/

esj.346

موتُ الإنسَْانِ الُخلُقي



110

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

•	 R. Heibroner: The Wealth of nations. Britannica. https://www.britannica.

com/topic/the-Wealth-of-Nations

•	 H. Nakamura & F. Reynolds: Buddhism. Britannica. https://www.britannica.

com/topic/Buddhism

•	 F. Naz & D. Bogenhold: From pursuit of self-interest to pursuit of 

happiness: Complementary or contradictory readings of “wealth of 

nations” and “theory of moral sentiments”? European Management 

Journal. Vo.42, Issue 6. https://www.sciencedirect.com/science/article/

pii/S#0263237324001178:~:text=The20%pursuit20%of20%wealth20%

for20%vain20%reasons20%destroys20%tranquillity20%and,18).

•	 A. Pazaitis: The Value of Exploitation: How to Reclaim Our Lives and 

Livelihoods. Life After Growth. https://www.postgrowth.life/stories/2023-

18--07the-value-of-exploitation-how-to-reclaim-our-lives-and-livelihoods-

in-common/#:~:text=As%20vulnerable%20as%20it%20is,norms%20for%20

it%20to%20function.



111 10

ين عند )محمد أركون( 
ِّ
ة الد

َّ
بشري

و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس(
ة-

َّ
-دراسة نقدي

أ.د. عقيل صادق الأسدي)1(

   يتناول البحث نقد أطروحة بشريّة الدين في الفكر العربي المعاصر من خلال دراس��ة 

آراء )محم��د أرك��ون(، و)نصر حامد أبو زي��د(، و)أدوني��س(، بوصفها امت��دادًا للمنظور 

العَلْ�امني القائم على الأنس��نة ومحوريّة الإنس��ان بدل محوريةّ الله. يب�ّن�يّ البحث أنَّ هذه 

الأطروحات تش�رتك في اعتبار الوحي والدين نتاجًا بشريًّا تاريخيًّا خاضعًا للفهم النس��بي 

، لا معطى إلهيًّا متعاليًا وثابتًا. والتأويل المتغِّري

يعرض البحث الأسس المعرفيَّة للعَلْمانيَّة، وفي مقدّمتها الأنسنة، والعَلْموية، والعقلانيَّة 

الأداتي��ة، وينتقل إلى بيان أثرها في الفكر العربي الحديث. ثمَّ يناقش بالتفصيل أطروحات 

)أركون( في أنسنة الوحي، و)أبو زيد( في تاريخانيَّة النص القرآني وأنسنة دلالته، و)أدونيس( 

ا لغويًّا أدبيًّا منزوعَ القداس��ة. ويخلص البح��ث إلى أنَّ القول  في ق��راءة القرآن بصفت��ه نصًّ

ببشريَّة الدين يؤدِّي إلى نفي قدسيَّته، وهدم المعرفة الدينيَّة من أساسها، وإفراغ الوحي من 

مضمونه الإلهي، بما يفضي إلى نس��بيَّة مطلق��ة في العقيدة والتشريع، وتعدّد المقاصد بين 

الإلهي والنبوي والإنساني، وهو ما يتعارض مع الرؤية الإسلاميَّة للوحي والدين.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية: 

1 - جامعة البصرة، كليَّة الآداب -قسم الفلسفة.

العَلْمانية، الأنسنة، بشريَّة الدين، بشريَّة الوحي، النقد. 



112

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Human Nature of Religion in Thought of 
Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd, Adonis  
Critical Study

Dr. Aqeel Sadiq Al-Asadi(1)

This study critically examines the thesis of the humanization of religion in 
contemporary Arab thought, focusing on the views of Muhammad Arkoun, 
Nasr Hamid Abu Zayd, and Adonis, as an extension of the secular perspective 
that prioritizes humanism and the centrality of humanity over the centrality of 
Allah, Almighty. The research demonstrates that these theses share the belief 
that revelation and religion are historical human constructs, subject to relative 
understanding and changing interpretations, rather than divine and immutable 
givens. It outlines the epistemological foundations of secularism, including 
humanism, secularism, and instrumental rationality, and examines their 
impact on modern Arab thought. It then explores in detail Arkoun’s thesis on 
the humanization of revelation, Abu Zayd’s historicism of the Quranic text and 
the humanization of its meanings, and Adonis’s interpretation of the Quran as a 
linguistic and literary text stripped of sacredness.
The study concludes that the assertion of the human nature of religion leads to 
the denial of its sanctity, the dismantling of religious knowledge at its core, and 
the emptying of revelation from its divine content. This results in an absolute 
relativism in both belief and legislation, with multiple purposes existing between 
the divine, the prophetic, and the human, a position that contradicts the Islamic 
view of revelation and religion.

Abstract

Keywords: 
Secularism, Humanism, Human Nature of Religion, Human Nature of Revelation, 
Criticism.

1 -University of Basra, College of Arts - Department of Philosophy.



113 10

مة  مقدِّ

بت الرؤية العَلْمانية إلى الفكر العربي المعاصر من خلال تأثير الفكر الغربي بما يمتلك من  تسرَّ

أدوات انبهار تكاد تكون جلهّا مادّيَّة، وأخذت مداها في بناء الاتجاهات الفكريَّة العربيَّة المعاصرة 

دة، كالقوميَّة، والماركسيَّة، والوجوديَّة، والعَلمْانيَّة، وغيرها، ولكن  يات متعدَّ وإنْ تشكَّلت بمسمَّ

روح العَلمْانيَّة ومرتكزاتها قد توفَّرت فيها كلهّا أو بعضها.

ومن أهمّ أس��س العَلمْانيَّة هي الأنس��نة التي تعني جعل الإنس��ان مح��ورًا في فهم العالم في 

مقابل الله، ورفض كلّ ما هو إلهي أو تحجيمه في أقلّ التقادير، واستبداله بفهم الإنسان وتفسيره 

للعالم. ولهذا ظهرت لدينا مسألة بشريَّة الدين قرآناً وسُنَّةً، وهذا ما حاولنا تسليط الضوء عليه في 

هذا البحث المتواضع؛ لأنَّ الحديث عن هذه الموضوعات يحتاج إلى التوسّع أكثر فيه، ومتابعة 

تفاصيله وجزئيَّاته.

ة ببشريَّة الدين  وعلى ضوء ذلك، ولأهمّيَّة الموض��وع، حاولنا قراءة هذه الأطروحات الخاصَّ

تحت عنوان الأنسنة عند ثلاثة من المفكِّرين العرب المعاصرين، وهم )محمد أركون، نصر حامد 

ياتها، فتارة  دت مسمَّ أبو زيد، أدونيس(؛ حيث اش�رتك هؤلاء الثلاثة في الأطروحة نفسها وإنْ تعدَّ

)الأنسنة( أو )بشريَّة الدين( أو )بشريَّة الوحي(.

لقد اتَّفقت هذه الشخصيَّات الثلاث على أنَّ الوحي منتج بشري حاله حال النظريَّات الفلسفيَّة 

والعلميَّة التي يبذل الفلاس��فة والعلماء الجهد في الوصول لفهم الواقع وقراءته بما يمتلكون من 

إمكانيَّات ولياقات ذهنيَّة ونفسيَّة، وقد تكون قراءتهم صحيحة ومطابقة للواقع أو لا تكون.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



114

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

: ما هي العَلْمانية؟   أوًَّال

 )Secularite( في الإنجليزيَّ��ة، أو)Secularism(  إنَّ لف��ظ العَلمْانيَّة ترجمة خاطئ��ة لكلم��ة

اته على الإطلاق. بالفرنسيَّة، وهي كلمة لا صلة لها بلفظ “العلم” ومشتقَّ

فالعل��م في الإنجليزيَّ��ة والفرنس��يَّة معن��اه )Science(، والمذهب العِلمي نطل��ق عليه كلمة 

)Scientism(، والترجم��ة الصحيحة للكلم��ة في الإنجليزيَّة هي )اللا دينيَّ��ة( أو )الدنيويَّة(، لا 

بمعن��ى ما يقابل الأخُرويَّة فحس��ب، بل بمعنى ما لا صلة له بالدي��ن، أو ما كانت علاقته بالدين 

علاقة تضادّ. أما في اللغة العربيَّة، فإنْ قرُِأت مكسورة العين )عِلمْانيَّة( فمادّتها كلمة عِلم، ويكون 

معناها اس��تعمال العلم كالعقلانيَّة بمعنى اس��تعمال العقل، وإنْ قرُِأت مفتوحة العين )عَلمْانيَّة( 

فتكون مأخوذة من عالمَ، أي هذه الدنيا ومظاهرها ))). 

كذل��ك ي��ورد )الدكتور أيمن الم�رصي( نقًال عن المعاج��م الأجنبيَّة أكثر م��ن معنى لمفهوم 

العَلمْاني��ة، منها: أنَّ كلمة )Secular( تعني دنيوي، أو مادّي، لي��س دينيًّا ولا روحيًّا: مثل التربية 

اللا دينيَّة، الفنّ أو الموسيقى اللا دينيَّة، والسلطة اللادينيَّة، أو أنَّها الرأي الذي يقول: إنَّه لا ينبغي 

أنْ يكون الدين أساسًا للأخلاق والتربية.

 وم��ادَّة: )Secularism(: اتجاه في الحياة أو في أي ش��أن خاصّ يق��وم على مبدأ أنَّ الدين أو 

الاعتبارات الدينيَّة يجب أَّال تتدخَّل في الحكومة، أو استبعاد هذه الاعتبارات استبعادًا مقصودًا، 

س  : السياسة اللا دينيَّة البحتة في الحكومة، وهي نظام اجتماعي في الأخلاق مؤسَّ فهي تعني مثًال

على فك��رة وجوب قيام القِيمَ الس��لوكيَّة والخُلقُيَّة ع�ىل اعتبارات الحياة المع��اصرة والتضامن 

الاجتماعي دون النظر إلى الدين ))).

ا هي أحد أبعاده��ا، وليس هو المعنى    إنَّ دع��وة العَلمْاني��ة إلى فصل الدين عن السياس��ة إنَّم

الحقيق��ي لها كما يتص��وَّره بعضٌ، ووفقًا للتعاري��ف الآنفة الذكر، والواق��ع العملي للتشريعات 

والقوانين الدس��توريَّة في البلدان الغربيَّة، ينكش��ف لنا أنَّ المعنى الحقيقي للعَلمْانية ليس فصل 

1 - ينظر: أيمن المصري: معالم النظام السياسي، ص120-118؛ رضا خراساني: العلمانيَّة في الفكر  العربي 
المعاصر، ص147-146.

2 - ينظر: أيمن المصري: معالم النظام السياسي، ص119.



115 10

الدين عن الدولة أو السياسة كما هو مشاع في أدبيَّات الاتجاهات الفكريَّة )الغربيَّة، والإسلاميَّة، 

والعربيَّ��ة( العَلمْانيَّة ب��ل إنَّ العَلمْانيَّة )بفتح الع�ني( هي فصل الدين عن الحياة الإنس��انيَّة بكلّ 

أبعادها الفرديَّة والاجتماعيَّة، ويبقى الدين مجرَّد ممارس��ات وطقوس يقوم فيها الفرد في أماكن 

معيَّنة. وبعبارة أخرى، إحلال محوريَّة الإنس��ان ومتطلبّاته البيلوجيَّة والنفسيَّة والاجتماعيَّة محلّ 

محورريَّة الله.

ا يرجع إلى أهميَّة السياسة في  ا شيوع أنَّ العَلمْانية هي فصل الدين عن السياسة أو الدولة إنَّم أمَّ

ا  المجال الحياتي عند الناس. وينبغي القول: إنَّ تعريف العَلمْانية بفصل الدين عن السياس��ة إنَّم

ا حقيقتها متقوِّمة -كما قلنا- بالاعتقاد بمحوريَّة  هو تعريفها بأحد لوازمها لا بذاتها وحقيقتها، وإنَّم

الإنسان واس��تقلاليَّته المعرفيَّة الكاملة عن الوحي والدين، ما يس��تلزم إقصاء الدين بالكليَّة عن 

الحياة الاجتماعيَّة.

وهناك اتجاهان أساسان في العَلمْانيَّة، وهما:

دة، وهي التي تعُدّ الدين باط�ًا�لً وخرافة، وتؤكِّد .11 العَلمْانيَّة الش��املة المتطرِّفة المتش��دِّ

على محق الدين وطمس��ه بشكل عام عن مسرح الحياة، وهي بهذا المعنى المتطرِّف 

الإلحاد واللا دينيَّة ذاتهما.

العَلمْانية الجزئيَّة، وهي التي لا تنكر الدين ولكن تحصره في الإطار الفردي والعلاقة .22

الروحيَّة للإنس��ان، وتس��عى لإقصاء الدين ع��ن إدارة الحياة البشريَّ��ة في المجالات 

الاجتماعيَّة، والسياسيَّة، والثقافيَّة، والتربويَّة، وغيرها ))).

وتقف مجموعة من الأسباب المتنوِّعة وراء نشوء العَلمْانيَّة في العالم الغربي وخصوصًا في أوروبا، 

منها: التسلّط السياسي والفكري والاجتماعي للكنيسة الحاملة للفكر المسيحي المحُرَّف عن الدين 

المسيحي الحقيقي الذي جاء به نبي الله عيسى )عليه السلام(، وهذا الدين الكنسي المحُرَّف في كثير 

من مبانيه يخالف ضروريَّات العقل، مضافاً إلى مخالفته لأحكام الله سبحانه وتعالى.

كذلك من هذه الأس��باب: تعنَّت الكنيس��ة في تطبيق الأحكام الدينيَّة. وانتشار الظلم والفساد 

1 - ينظر: مصطفى عزيزي، الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، ص21-19.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



116

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الاجتماعي بسبب الحُكَّام الفاسدين أو رجال الكنيسة المنحرفين. كذلك ظهور حركات الإصلاح 

الديني ومفكِّري عصر النهضة، ومحاربتهم للقِيَم الدينيَّة والمعنويَّة. ومنها أيضًا: ش��يوع الاتجاه 

الحِّيس التجريبي الرافض للعقل وأحكامه الموضوعيَّة، والرافض أيضًا للمسائل الميتافزيقيَّة.

ثانيًا : الأسس المعرفيَّة للعَلْمانية

في هذا المطلب نحاول استكشاف الأس��س المعرفيَّة التي بنُيت عليها العَلمْانية، ومن خلال 

معرفة هذه الأسس نستطيع الوقوف على مجمل الرؤية المعرفيَّة للعَلمْانية والنتائج المترتِّبة على 

مات بصورة قطعيَّة، ومن جنبة أخرى، وهو  هذه الأسس على قاعدة أنَّ النتائج تتوقَّف على المقدِّ

ما يخصّ بحثنا، نستطيع  الوقوف بصورة جليَّة على رؤية الشخصيَّات العربيَّة المعاصرة التي هي 

محور البحث لحقيقة الإنس��ان ومكانته الوجوديَّة والمعرفيَّة في هذا العالم. والأس��س المعرفيَّة 

للعَلمْانية كثيرة ومتنوِّعة، سنحاول الحديث عن أهمّها وما له علاقة ضمنيَّة مع عنوان بحثنا.

 :)Humanism( 1 - الأنسنة أو المذهب الإنساني

من المقوِّمات الأصليَّة للمدرسة العَلمْانيَّة، في عصر النهضة والإصلاح الديني، الأنسنة التي 

تركز على إح�الل “محوريَّة الإنس��ان” )Humanism( محلّ “محوريَّة الل��ه” )Divinism( في 

الكون. تعدّ الأنسنة رحًَِام ترعرع فيه جُلُّ الاتجاهات الفكريَّة الفلسفيَّة الغربيَّة.

بناءً على الأنس��نة يتَّس��م الإنس��ان المعاصر الحداثوي بميزات وس�امت تميزّه عن الإنسان 

التقليدي وغير الحداثي، وهي عبارة عن ))):

أ ه ويبدّله حسب رغباته وطموحاته 	. يريد الإنس��ان المعاصر أنْ يتصرَّف في العالم ويغّري

وميوله، خلافًا للإنس��ان التقليدي الذي  ينهض بتفسير العالم وفهمه عوضًا عن تغييره 

ل للعالمَ. ال متصرِّف ومبدِّ والتصرفّ فيه وفق ميوله ورغباته. فالإنسان الحداثي إنسان فعَّ

ب يبذل الإنس��ان المعاصر جه��وده ليتمتَّع ويلتذّ ويفرح ويش��بع غرائزه وش��هواته أكثر 	.

1 - ينظر: مصطفى عزيزي: الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، ص36-33.



117 10

ات والتمتعّات الماديَّة الحيوانيَّة.  فأكثر، ويبغض الحزن والكآبة وكفّ النفس عن اللذَّ

ة في رؤية الأنسنة. ة والشهوة وإشباع الغرائز النفسانيَّة من السمات المهُمَّ فمحوريَّة اللذَّ

ج يعتقد الإنسان الجديد بعدم وجود أمر قطعي وجزئي وحتمي في العالم بل كلُّ شيء 	.

متغّري ونس��بي ومحتمل، فالشكِّيَّة وعدم القطعيَّة والحتميَّة هو المطلوب له، لا الجزم 

واليقين والثبات. فالنس��بيَّة ورفض القطعيَّة والحتميَّة في اكتش��اف الحقائق أمور تعُدّ 

من أهمّ معالم الأنسنة.

د يطالب الإنس��ان المعاصر بالإيضاح ورفع القناع واللثام عن أس��باب الأمور وعللها، 	.

ويريد إخضاع كلّ شيء لمعيار العقل والعلم التجريبي، ولا يريد الإحالة والإيكال إلى 

الأمور الأسطوريَّة والرمزيَّة والغَيبيَّة المستورة عن العقل والتجربة الحسيَّة. والمقصود 

من العقل في المنظومة المعرفيَّة الحداثيَّة هو العقل الأداتي المحاسِب.

ه بناءً على الأنسنة، يعُدّ الإنسان موجودًا ذا حقّ، ومطالبًِا للحقوق والإمكانيَّات، وليس 	.

له  . ولذا، لا يجوز لأحد أنْ يكلِّف الإنس��ان ويحمِّ موجودًا مكلَّفًا ومطالبًَا ومس��ؤوًال

المس��ؤوليَّات والوظائف والتكاليف. وهذا بمعنى نفي الخضوع والرضوخ للتشريع 

الإلهي، ورفض عبوديَّة الله تعالى.

و يس��تخدم الإنسان الحداثي عقله للنقد والتقويم والمناقش��ة لا للفهم والإدراك فقط، 	.

وتتمثَّ��ل العقلانيَّة المطلوبة عنده بالعقل الأداتي ال��ذي يبرمج ويخطِّط للوصول إلى 

الأهداف المنشودة.

ز قد غفل الإنس��ان الحداثي عن أنَّه عبد ومخلوق ومصنوع ومملوك لله تعالى، بل عدَّ 	.

نفسه خالقًا وصانعًا ومالكًا ومسيطراً على الكون، ولهذا في الحقيقة نوع من الألوهيَّة 

والربوبيَّة البشريَّة التي تحاول أنْ تقطع علاقة الإنسان بما وراء الطبيعة.

ح يريد الإنسان المعاصر أنْ يكتشف العالم الخارجي، ويتعرَّف على أبعاده وزواياه، وقد 	.

غفل عن اكتش��اف نفسه، وعالمه الروحي، وعجائب وجوده، وجوانب ذاته، وطاقاته 

الإنسانيَّة. فهو يبذل قصارى جهوده للتصرفّ في عالم الطبيعة، وتسخيره، واستعماره، 

واستثماره، وقد نسي نفسه وخالقه وربهّ.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



118

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

 :)Scientism( 2- العلمويَّة

تركِّ��ز العَلمْويَّة على أنَّ المنهج الوحيد المعتمد عليه في المعارف البشريَّة هو المنهج الحّيس 

التجريبي، فلا يمكن اكتشاف حقائق العالمَ إلا على ضوء المنهج التجريبي الاستقرائي فحسب، 

فالمنهج التجريبي هو المنهج المتفوِّق والسائد على جميع المناهج العلميَّة، وهو الطريق الوحيد 

لكش��ف الحقيقة. ولا شكَّ أنَّ الاتجاه الذي يركز على محوريَّة  العلم التجريبي )Science( “قد 

اس��تلهم من المدرس��ة الوضعيَّة المنطقيَّة التي ترى أنَّ القضايا الواقعيَّة العينيَّة هي القضايا التي 

لها قابليَّة التحقّق والإثبات التجريبي، لذا يرفض الاتجاه العلمي منهج الوحي والدين، ويحصر 

كشف الحقيقة في المنهج التجريبي والعلوم الطبيعيَّة فحسب.

والمش��كلة المركزيَّة في نظريَّة “العَلمْويَّة” تعود إلى حصر علل الأش��ياء والظواهر في العلل 

والأس��باب الماديَّة، ونفي الأسباب الغائيَّة والأصليَّة للأش��ياء، والدين لا ينكر الوسائط الماديَّة 

ع الناس على اكتشافها والتدبرّ فيها، ولكن لا يقُرص  والأسباب القريبة لحدوث الأشياء، بل يشجِّ

الدين الأس��باب والعلل في الأس��باب الماديَّة القريبة فقط، بل يبِّني أنَّ هناك عامًال وسببًا أصليًّا 

وراء الأسباب الظاهريَّة، وهو مسبِّب الأسباب وعلَّة العلل التي لا مؤثِّر في الوجود من دونها ))).

 :)Rationalism( 3- العقلانيَّة

من الركائز الأس��اس للفكر العَلمْاني التركيز على محوريَّة العقل البشري والعقلانيَّة الحديثة، 

في مقابل العقلانيَّة المتعاليَّة البرهانيَّ��ة المدعومة بالوحي. والمقصود من “العقلانيَّة” في الفكر 

الحداثي العَلمْاني هو العقلانيَّة الأداتيَّة Instrumental rationality، ويختلف “العقل الأداتي” 

ن التكليف والأخ�الق والقِيَميَّة في ذاته، ويبّني ما  عن العقل العم�يل؛ لأنَّ العقل العملي يتضمَّ

ينبغي للإنس��ان أنْ يعمله. ولك��نّ العقل الأداتي الآلي هو العقل ال��ذي يبرمج ويخططّ تخطيطاً 

دقيقًا للوص��ول إلى الأهداف والمتطلِّبات المعينة في إطار الأم��ور الماديَّة. يقوم العقل الأداتي 

بمحاسبات دقيقة وجزئيَّة لأجل تحقيق الغايات المنشودة، وتحصيل المصالح والمنافع المطلوبة 

1 -ينظر: مصطفى عزيزي: الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، 44-43.



119 10

ة ))).  في أسرع وقت ممكن، وبأسهل طريقة ووسيلة متيِّرس

ومن خصائص العقل الأداتي:

أ التركيز على النفعيَّة البراغماتيَّ��ة )Pragmatism( التي تبرمج وتخططّ للحصول على 	.

أكثر منفعةٍ ممكنة، وتجعل الآثار العمليَّة للأشياء معيار الصدق والكذب للقضايا.

ب إحلال الوسائل والأدوات محلّ الغايات والأهداف.	.

ج التركيز على أنَّ الغاي تبرِّر الوسيلة.	.

د الأنسنة ومحوريَّة ميول الإنسان ورغباته وشهواته.	.

ه النسبيَّة والشكّيَّة. 	.

)Deism( والربوبيَّة )Atheism( 4-الإلحاد

من المبادئ الرئيس��ة التي تعتمد عليه��ا العَلمْانية “الإلحاد و“الربوبيَّ��ة” أو الإله الغائب عن 

ساحة حياة البشر. والمراد من الإله الذي ينفيه الملحدون تاريخيًّا وفي الحاضر خصوصًا، ويثبته 

المتديِّنون قديمًا وحديثاً، هو الإله بالمعن��ى الخاصّ، أي الإله الفاعل والمدبرّ معًا في التكوين 

والتشري��ع. فالملحدون إما نفوا مطلق الوجود الإلهي، وإما فرَّغوا الاعتقاد بوجوده عن أي قيمة 

إنسانيَّة، نتيجة س��لب الإله لأي دور تدبيري بأي نحو من الأنحاء. والجدير بالذكر أنَّه ينبغي أنْ 

نش�ري إلى نظريَّة “إله الفجوات” ) God of the gaps( التي تركِّز على الدور الإلهي في كل مورد 

عجزت فيه القوانين الطبيعيَّة المكتش��فة عن إعطاء تفسير شامل لعمليَّات التكوّن في الطبيعة؛ إذ 

يستعين المنظِّر في العلوم الطبيعيَّة بالدور التدبيري للإله كلمّا لم يتمكَّن من إيجاد تفسير طبيعي 

لحدث ما متوافق مع القوانين المكتشفة. 

يعُ��دّ الإلح��اد من أهم الأس��س اللاهوتيَّ��ة للعَلمْاني��ة؛ لأنَّ الاتجاه العَلْ�امني يرفض الدور 

- في إدارة المجتمع في شتَّى مجالاته الاجتماعيَّة والسياسيَّة  التدبيري والتشريعي لله -عزَّ وجلَّ

والاقتصاديَّة والثقافيَّة وغيرها، ويعتمد على العقل الأداتي وتطوّر العلوم الطبيعيَّة والفيزيائيَّة في 

1 - ينظر: محمد جواد محسني: مدخل الى العقلانيَّة العلمانيَّة، ص83.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



120

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

إدارة الإنسان والمجتع ))).

     هذه أهم الأس��س العَلمْانية، وهناك غيرها من الأس��س أعرضنا عنه��ا مخافة الإطالة، مثل 

)الليبراليَّة، والنسبيَّة، والحقوق الطبيعيَّة، وغيرها....(

ثالثًا: العَلْمانية في الفكر العربي المعاصر

تقف مجموعة كبيرة من الأس��باب والعوامل وراء ظهور الاتج��اه العَلمْاني في العالم العربي 

المع��اصر وتبلوره، من أهمّها المواجهة الفكريَّة بين الإس�الم والغرب في نهايات القرن التاس��ع 

عشر وبدايات القرن العشرين، بل نس��تطيع القول إنَّ هذه المواجهة الفكريَّة ما زالت مس��تمرَّة، 

ب��ل إنَّها أخذت أبعاد فكريَّة وثقافيَّة أكبر بكثير مما كانت عليه في التاريخ الذي ذكرناه آنفًا. فمنذ 

وصول الاستعمار الغربي إلى البلدان العربيَّة بعد انهيار الدولة العثمانيَّة، وما رافق هذا الاستعمار 

من ظروف سياس��يَّة واجتماعيَّة وفكريَّة تمثَّلت بغزو نابليون لمصر، والبعثات التبشيريَّة، وظهور 

المطابع والصحف وحركة الترجمة والبعثات العلميَّة لأوروبا وغيرها.

مضافاً إلى وجود العوامل الداخليَّة التي شكلَّت الأرضيَّة الخصبة لظهور الحداثة والعَلمْانيَّة، 

فالفساد الذي كان ينخر في الحكومات والمجتمعات العربيَّة من جرَّاء التخلفّ الذي عانت منه 

هذه المجتمعات جرَّاء السياسات الفاشلة للولاة العثمانيين، ومن بعدها وقعت هذه البلدان تحت 

الانتداب الغربي وما عانته من مشاكل على المستويات الإنسانيَّة كافَّة، وتأثرّ كثير من الشخصيَّات 

الفكريَّة في العالم العربي بالفكر الغربي والحضارة الغربيَّة.

رابعًا: بشريَّة الدين عند )محمد أركون( ونقدها

أخذت العَلمْانية العربيَّة المعاصرة في النصف الثاني من القرن العشرين بعُدًا معرفيًّا وفلسفيًّا، 

مضافاً إلى بعُدها الس��ياسي، وهذا م��ا نلاحظه في النتاج الفكري لبعض الش��خصيَّات الفكريَّة 

العربيَّة المعاصرة، أمثال )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس(. وفي حديثنا عن أسس 

1 - ينظر: مصطفى عزيزي: الأسس الفكريَّة للعلمانيَّة، ص49-48.



121 10

ومرتكزات العَلمْانية أشرنا الى مس��ألة الأنس��نة التي تعدّ من أهمّ مرتكزات العَلمْانيَّة، وهي تعني 

تأليه الإنسان في مقابل الله -سبحانه وتعالى- أي جعل محوريَّة الإنسان في مقابل محوريَّة الله.

وق��د طرح هذا المعن��ى )محمد أركون( الذي يع�رتف صراحة بعَلمْانيَّته، فيق��ول )أنا مدرِّس 

عَلمْاني يمارس العَلمْنة في تعليمه ودروسه، وهذا يشكِّل لي نوعًا من الانتماء والممارسة اليوميَّة 

في آن معًا. أودّ أنْ أقول ذلك امامكم منذ البداية إنَّ وجودي في فرنسا علَّمني أشياء كثيرة إيجابيَّة 

وس��لبيَّة عن تجربة العَلمْنة أو طريقة ممارس��تها وعيش��ها، وقد انتهى بي الأم��ر أخيراً إلى تلك 

الممارسة وتلك القناعة الفكريَّة التي تقول إنَّ العَلمْنة هي أوًالَّ وقبل كلّ شيء إحدى مكتسبات 

الروح البشريَّة وفتوحاتها. إنَّها بالنس��بة إليَّ موقف للروح وهي تناضل من أجل امتلاك الحقيقة 

أو محاول��ة الوصول لها ))). وهو جعل أيضً��ا العَلمْانيَّة في مقابل جوهر الدين، والقِيمَ، والعقل، 

والإنسان، وعلاقته باللهّ. وإنَّ حاكميَّة الدين في جميع الأمور لا تشكِّل تهديدًا لاستقلال الإنسان 

في بعُديه الخُلقُي والسياسي فحسب بل تشكِّل تهديدًا لاستقلال إبستيمولوجيًّا العقل))).

م الأنسنة الى قسمين: أنسنة متمركزة حول الله او التمركز اللاهوتي )الإسلامي،  كذلك نراه يقسِّ

والمسيحي، واليهودي(، والأنسنة المتمركزة حول الإنسان العاقل سواء داخل المنظور الافلاطوني 

للمعقولات أم داخل الإطار المفهومي للتمركز المنطقي للأرسطيَّة ))).

ا وقاطعة ايضً��ا بتبنِّيه الصريح للعَلمْانية، والذي يهمّنا  وهذه النصوص الأركونيَّة واضحة جدًّ

في ذلك هو الأنس��نة التي آمن بها والتي تعني جعل الإنسان محورًا في مقابل الله، وهذا التوجّه 

الفك��ري متأتٍّ وبصورة قطعيَّة من تأثِّره بالفكر الغربي وخصوصًا ما بعد الحداثة، وهو قد أش��ار 

إلى ذلك في قوله الآنف الذكر )إن وجودي في فرنس��ا علَّمني أش��ياء كثيرة إيجابيَّة وس��لبيَّة عن 

تجربة العَلمْنة أو طريقة ممارستها وعيشها.. إنَّ العلمنة هي أوًَّال وقبل كلّ شيء إحدى مكتسبات 

الروح البشريَّة وفتوحاتها( فهو يعدّ العَلمْنة أحد الفتوحات الروحيَّة التي اكتسبتها نفسه من خلال 

عيشه في فرنسا.

1 - محمد أركون: العلمنة والدين، الإسلام، المسيحيَّة، الغرب، ص9.
2 - ينظر: محمد أركون: الاسلام والمسيحيَّة والعلمنة، ص9.

3 - ينظر محمد أركون، الأنسنة والإسلام، ص33.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



122

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ث أركون عن عقل محض، ويريد للأنسنة أنْ تتمركز حول هذا العقل المحض، بمعنى   يتحدَّ

أنَّه يريد أنْ يعمل في مجال العقل الخالص من كلّ إحالة إلى أيّ مبدأ خارج عن نطاقه أو غريب 

عنه، أو هكذا هو يظنّ، مثل الله، والأفكار الأفلاطونيَّة، والقِيَم الخُلقُيَّة، هذا هو العقل الخالص 

الذي تجَّىل في الحداثة الغربيَّ��ة؛ لأنَّ الحركة المتواصلة لتاريخ الغرب، من وجهة نظر )أركون( 

م كثيراً حتى يواجه عائقًا جديدًا، وعلى عكس  تكم��ن في قدرته على الخروج من الأزمات، ليتقدَّ

ذلك، فإنَّ العقل الديني يبدو كأنَّه يس��تغل لحظات تأزم القي��م والأيديولوجيات من أجل إعادة 

ة مبادئه، وعدم المس��اس بتعاليمه التي تش��مل كلّ ثوابت الوضعيَّة الإنسانيَّة.  التأكيد على صحَّ

وإنْ لم يبّني لنا )أركون( كيف استطاع العقل الغربي، أو الحركة المتواصلة لتاريخه، التغلبّ على 

الأزمات، أو الخروج منها))).

 كذلك مما يؤُخذ على تقس��يم )أركون( للأنس��نة بهذا التقسيم )أنسنة لاهوتيَّة وأنسنة فلسفيَّة( 

ا بينهما علاق��ة تناقض أو تضادّ، وهذا خ�الف الواقع تمامًا؛ فنحن  أنَّ��ه قابل ب�ني النوعين، كأنَّم

عندما نطالع النتاج الفلس��في للفلسفة اليونانيَّة )أفلاطون وأرسطو( نجد أن كلا الفيلسوفين كانا 

لت الإنسان وحفظت له مكانته السامية بين  دين والمؤمنين بالأنس��نة الإلهيَّة التي فضَّ من الموحِّ

الموج��ودات، ف��ـ )أفلاطون( يؤمن أنَّ كمال الإنس��ان يتحقَّق برحلته من ع��الم المادّة الى عالم 

ا )أرسطو( وإنْ اهتمَّ  المثُلُ، فهو – أي الإنسان – في سير تكاملي سوف يتحقَّق في عالم المثُلُ. أمَّ

بالإنس��ان بحدود وجوده الأرضي فهو يرى كماله –أي الإنسان- بتعقّله وسيره التكاملي الأرضي 

بقواه الإدراكيَّة التي هي من خلق الله )واجب الوجود(. 

ث )أركون( عن أنس��نة إس�الميَّة متمركزة حول الله، ومتأتية من التواصل بين العلم   ولم يتحدَّ

والعمل في س��لوك المؤمنين، ومسبوقة بمعرفة للأحكام المس��تنبطة من القرآن والسُنَّة، لسببين: 

الأوَّل منهما: لأنَّ )أركون( ليس له معرفة بالأحكام المستنبطة من القرآن والسُنَّة، فهو مؤرِّخ فكر، 

وليس فقيهًا، وثانيًا لأنَّ الأنسنة عنده ليس لها إلا معنى واحد، هو أنَّها لا تكون إلا عَلمْانية متمركزة 

حول الإنسان))). 

1 - ينظر: علي حسن هذيلي: نزعة الأنسنة عند محمد أركون ونصر حامد أبو زيد.. مقاربة نقديَّة، ص84.

2 - ينظر: علي حسن هذيلي: نزعة الأنسنة عند محمد أركون ونصر حامد أبو زيد.. مقاربة نقديَّة، ص86.



123 10

ت الأنسنة الأركونيَّة إلى مس��ألة الوحي، وجاءت بفهم حداثي للوحي؛ حيث يقول  وقد امتدَّ

»إنَّ الوحي يعني حدوث معنى جديد في الفضاء الداخلي للإنسان، هذا المعنى يفتح إمكانيَّات 

مه  لا نهائيَّة أو متواترة من المعاني بالنسبة الى الوجود البشري...... وتحديدنا الخاصّ الذي نقدِّ

عن الوحي يمتاز بخصيصة فريدة هو أنَّه يس��توعب بوذا وكنفوش��يوس والحكماء الأفارقة وكلّ 

��دت التجرب��ة الجماعيَّة لفترة بشريَّة ما، من أج��ل إدخالها في قدر  الأصوات الكبرى التي جسَّ

تأريخي جديد، وإغناء البشريَّة عن الإلهي«))). 

ووفقًا لهذا القول: إنَّنا أمام اختلاف جذري بين تفسير الوحي باعتباره معطى إلهيًا، وبين اعتباره 

منتجًا بشريًّا، وإذا أردنا أنْ نعرض هذا الموضوع بأسلوب علميّ، فيمكن القول إنَّنا أمام فرضيتين 

في تفس�ري ظاهرة الوحي: تقول الفرضيَّة الأولى إنَّ الوحي معطى إلهي وفق الرؤية الإس�الميَّة، 

وتقول الفرضيَّة الثانية إنَّ الوحي منتج بشري وفق الرؤية الحداثيَّة.

وعندما نواجه فرضيّات عدّة في تفس�ري ظاهرة معيّنة، فإنَّه لا يمكن القبول بفرضيَّة معيَّنة منها 

في إطار المنهج العلمي إلا إذا سقطت الفرضيّات الأخرى، واستطاعت تلك الفرضيَّة أنْ تبرهن 

تها بالطرق العلميَّة، وإذا لم تس��تطع الق��راءة الحداثيَّة أنْ تقوم بهاتين الخطوتين، فهذا  على صحَّ

يعني أنَّها مجرَّد فرضيَّة لا يمكن اعتمادها ولا القبول بها، وسيكون ذلك اعتمادًا على الظنّ الذي 

لا يغني من الحق شيئاً، وستكون مجرَّد افتراض غير علمي))). 

م القراءة الحداثيَّة - في الواقع - ش��يئاً في المجال�ني، لا في مجال البرهنة على صحّة  لم تق��دَّ

تفس�ريها لظاهرة الوحي، ولا في البرهنة على بطلان القراءة الإس�الميَّة التي تقول إنّ الوحي هو 

كلام الله تعالى، والقراءة الحداثيَّة للوحي تعني تكذيب النبي a في ما يدّعيه، والنبي يدّعي أنَّه 

َّة ملكًا عظيًام اسمه جبرئيل )الروح الأمين هو الذي  يتلقّى خطاباً نازًال إليه من عالم الغيب، وأنَّ َمث

يتوَّىل نقل هذا الخطاب، وأنَّ هذا الخطاب ليس خاضعًا لإرادته ولا إلى تجربته الشخصيَّة، هذه 

مها  المفاهيم التي يؤكِّدها القرآن الكريم ستكون مجرَّد افتراءات وأكاذيب أو خيالات وظنون توهَّ

النب��ي أو افتعلها وابتكرها. وليس ثمَّة شيء نازل من الله بل هي إيحاءات قلبيَّة أش��به بما يجري 

1 - محمد اركون: الفكر الإسلامي نقد واجتهاد، ص84-83.
2 - ينظر: صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص166.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



124

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

في تج��ارب الصوفيَّة، فلا يوجد جبرائيل ولا ميكائي��ل، ولا لوح محفوظ، ولا كتاب مكنون ولا 

ا هو كلام النبي نفس��ه قد خُيَّل إليه أنَّه نازل من عالم السماء! وهكذا  كلام لله، ولا ملائكة له، إنَّم

تحول��ت حقيقة الوحي إلى خيال نبوي بحس��ب الحداثيين، وهذا تكذي��ب بآيات الله ومحاولة 

بتْمُ بِئايتَِي  لقراءتها وفهمها على أساس الظن، وهو ما يندّد به الله -تعالى- في القرآن الكريم: ﴿أكََذَّ

( ]النمل: 84[، وقد يطالب الحداثيّون بالبرهان الذي يدلّ على صحّة القراءة  وَلمَْ تحُِيطوُا بِهَا عِلًام

الإسلاميَّة، التي ترى أنَّ الوحي معطى إلهي وليس منتجًا بشريًّا؛ حيث إنهّ قد يقال إن هذه القراءة 

مجردّ فرضيَّة أيضًا، وينبغ��ي تقديم برهان يدلّ على صدقها وصحتها؟ ويمكن الجواب عن هذا 

ة نفسها،  الاشكال بأنّ هذه القراءة تستمدّ صحّتها وشرعيَّتها، والبرهان على صدقها من صدق النبوَّ

ولا تحت��اج إلى برهان آخر من خارج دائ��رة النبوَّة؛ ذلك أنَّنا إذا آمنّا بصدق النبي )صلى الله عليه 

واله وس��لم(، فإنَّ علينا أنْ نسأل النبيّ نفسه عن تفس�ريه للوحي وللنبوّة، ويجب علينا التصديق 

بالجواب، ولا يحقّ لنا مطالبته بالبرهان؛ لأنّ ذلك يعني أنَّنا لم نصدّق به ولم نؤمن برسالته ))). 

 خامسًا: بشريَّة الدين )عند نصر حامد أبو زيد( ونقدها

دة أهمّها بشريَّة الدين وبشريَّة  تتجَّىل الأنس��نة في فكر )نصر حامد أبو زيد( في عناوي��ن متعدَّ

الوحي وتأريخانيَّة القرآن، وقد جاهر بعَلمْانيته في كتابه »التفكير في زمن التكفير« بقوله: »العَلمْانية 

في جوهرها ليس��ت إلا التأويل الحقيقي والفهم العلم��ي للدين«))). ووفقًا لهذا القول، فإنَّ )أبو 

زي��د( يقوم بإحلال الإنس��ان محلّ الله؛ لأنَّ الإنس��ان هو الذي يقوم بعمليَّة التأويل والتفس�ري، 

وبالتالي فإنَّ الإنس��ان سوف يختار المعنى الذي يناس��به، وهذا الأمر سوف يفقد الدين والقرآن 

ح )أبو زيد( بذلك بقول��ه: »إنَّ القرآن - مح��ور حديثنا حتى  قدس��يَّته ويصب��ح بشريًّا. ولق��د صرَّ

الآن - ن��صّ دين��ي ثابت من حيث منطوق��ه، لكنَّه من حيث يتعرَّض له العقل الإنس��اني ويصبح 

س،  د دلالته. إنَّ الثبات من صفات المطلق والمقدَّ )مفهومًا( يفقد صفة الثبات، إنَّه يتحركّ وتتعدَّ

، والقرآن نصّ مقدّس من ناحية منطوقه، لكنَّه يصبح مفهومًا بالنسبي  ا الإنساني فهو نسبي متغّري أمَّ

1 - صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص168-167.
2 - ينظر: نصر حامد أبو زيد، التفكير في زمن التكفير، ص60 و83.



125 10

، أي من جهة الإنسان، ويتحوّل إلى نصّ إنساني )يتأنسن(، ومن الضروري هنا أنْ نؤكِّد  والمتغّري

أنَّ حالة النصّ الخام المقدّس حالة ميتافيزيقيَّة لا ندري عنها شيئاً إلا ما ذكره النصّ عنها، ونفهمه 

بالضرورة من زاوية الإنسان المتغّري والنسبي. النصّ منذ لحظة نزوله الأولى -أي مع قراءة النبيّ 

ا إنس��انيًّا(؛ لأنَّه تحوّل من التنزيل  ا إلهيًّا( وصار فهًام )نصًّ له لحظة الوحي- تحوَّل من كونه )نصًّ

إلى التأويل«))). 

وهناك مجموعة دلالات يمكن الإشارة إليها وفقًا لرؤية )أبو زيد( للقرآن الكريم، وهي:

ا هو النصّ التأويلي لا النصّ التنزيلي .11 إنَّ النصّ الحقيقي الفاعل إنس��انيًّا وتأريخيًّا إنَّم

فما دام النصّ التنزيلي ميتافيزيقيًّا وفق هذه الرؤية، حيث لا حضور ولا فاعليَّة له على 

مسرح الوجود الإنس��اني، عندها فلا مصداق له بالضرورة على أرض الواقع، والنصّ 

ا ه��و »التأويل« العملّي المتفاعل مع الحي��اة، ما دمنا نتكلَّم عن  الحقيق��ي العامل إنَّم

النصّ باعتباره حضورًا متحرِّكًا ومؤثِّراً إنسانيًّا وتأريخيًّا.

أنسنة النصّ؛ بمعنى الإنجاز الإنساني للنصّ دلالةً ومضموناً، وإنْ أكَّد )أبو زيد( إلهيَّته .22

على مستوى المنطوق. فهذا التأكيد لا جاهزيَّة له في الوعي أو الواقع، والجاهزيَّة هنا 

للدلالة النصّيَّة للنصّ المنتجة إنسانيًّا، تلك الدلالة المرتبطة بجاهزيَّة الوعي، وجاهزيَّة 

الوسط، وجاهزيَّة الاس��تعداد الزمكاني لإنجازها، فأنسنة النصّ تبدأ منذ لحظة تعقّله 

الإنساني لتحوّله إلى نصّ تأويلي، وهنا فالنصّ إنساني لا محالة؛ لأنَّ القيمة الأساس 

هي قيمة الدلالة، وهي التأويل الإنساني وفق هذه القراءة.

إنج��از الواقع للن��صّ، فالنصّ هنا هو نت��اج الواقع بكلّ ش��خوصه وفاعليَّاته ورموزه .33

ا هو  ومناخات��ه. فوفق هذه الرؤية؛ فإنَّ الفاعل التكوين��ي للنصّ -مضموناً ودلالةً- إنَّم

الواقع الإنس��اني التأريخي، ولأنَّ هذه الفرضيَّة أدخلت حتى ش��خص النبيّ المتلقّي 

للنصّ التنزيلي ضمن دائرة المتغّري والنسبي، وقاعدة المتغّري والنسبي هي قاعدة حركيَّة 

دة لإنتاج مستوى الدلالات والمضامين للتجارب، عندها  الواقع وتدافع عناصره المتعدِّ

1 - نصر حامد أبو زيد، نقد الخطاب الديني، ص١٢٥ – ١٢٦.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



126

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

تكون عناصر الواقع في أبعادها داخلة في جنس القراءة الإنسانيَّة ولونها للنصّ التنزيلي. 

ا هو مصداق للواقع وانعكاس لمستواه  وبعد، فالتأويل المنتج من خلال هذه القراءة إنَّم

ودرجته، ومثل هذه النتيجة تؤكِّد إفراز الواقع للنصّ ولو على مستوى الدلالة.

صوريَّة النصّ ورمزيَّته دون فاعليّته الدلاليَّة المستقرةّ على أي صعيد دلالي كان. فهذه .44

الفرضيَّة تستبطن بالتبع نفي الاستقرار الدلالي والمضموني للنصّ في أبعاده المختلفة، 

ه المتواصل  باعتب��ار أنَّ الواقع هو المنت��ج للدلالة، وبلحاظ حركيَّة ه��ذا الواقع وتغّري

تكون عندها دلالات النصوص متحركّة وغير مس��تقرةّ، أي إنَّ النص هنا نصّ صوريّ 

في حقيقته، والواقع هو الذي يضخّ إليه المضمون ويحُدّد له الدلالة بشكل وآخر؛ لأنَّ 

الواقع هو المنتج للنصّ التأويلي من هذا النصّ الرمزي))). 

إنَّ )أبو زيد( لم يفُكّك أقسام الدلالة المستفادة من النصّ القرآني عندما يقوم بالتعميم في نقده 

للخطاب الديني ليش��مل أنواع الدلالة كافَّة، ليضعها في س��لةّ التأويل الإنساني؛ لأنَّ دلالة لفظ 

)النصّ( يحمل على وجوه متعدّدة: 

أ النصّ بالمعنى الأخصّ؛ وهو اللفظ الذي لا يحتمل -بحسب نظام اللغة العربيَّة 	.

وأس��اليب التعبير- إلا إفادة مدلول واحد إفادة يقينيَّة أو باعثة على الاطمئنان، 

فإنَّ مس��توى الدلالة للنصّ هنا توفرّ اليقين للمتلقّي بأنَّ هذا هو مراد المتكلمّ 

بش��كل قاطع لا يحتمل معنى آخر، وهو مطاب��ق لتعريف القرآن، كقوله تعالى 

حَدًا﴾ ]الكهف: 
َ
﴿قُلْ هُ��وَ الُله أحد﴾ ]الإخلاص: ١[، ﴿وَلَا يَظْلمُِ رَبُّ��كَ أ

ِيرِ..﴾ ]البقرة: ١٧٣[. 
نِْز َْحمَ الْخ مَ وَل مَ عَلَيْكُمُ المَْيْتَ��ةَ وَالدَّ ٤٩[، ﴿إنَِّمَا حَرَّ

ة المانعة من  وهذا النوع من النصّ يحمل ويش��تمل على الحصانة الذاتيَّة التامَّ

سريان قناعات المتعاطي وإسقاطات المتلقّي لفهمه المسبَق على النصّ جزاء 

وضوح��ه الدلالي القاطع، وهذا م��ا أدَّى بالعلماء إلى تثبيت قاعدة )لا اجتهاد 

مع النصّ(؛ إذ ليس للجهد الإنساني الاجتهادي هنا من دور في تحديد وتعّني 

1 - ينظر: حسين درويش العادلي: حرب المصطلحات، ص98-97.



127 10

معناه سواء كان عقديًّا أم قِيَميًّا أم تشريعيًَا، بسبب وضوحه الدلالي الكامل. 

ب الظاه��ر؛ وهو النصّ ال��ذي يحتمل أكثر من معنى س��توحيه لكنَّ أحدهما هو 	.

المتبادر والظاهر من اللفظ حس��ب قواعد الفهم اللغوي. والمعنى الظاهر لا 

يمكن التس��ليم بقَبوله دليًال على إرادة المتكلِّ��م بل يكون المعنى الآخر الأقلّ 

ظهورًا هو المقصود. وضرورة استعمال هذا النوع من اللفظ هو لتقريب المعنى 

إلى ذهن المخاطب، وهنا يبرز التأويل الذي لا يكون إلا بدليل إضافي وقرينة 

َىَل  َنُ ع صارفة عن المعنى الظاهر إلى المعنى المحتمل... فقول النصّ ﴿الرَّحْم

ْ��تَوَى﴾ ]طه: ٥[، يس��تفاد من ظاهر اللفظ المعنى الحّيس للعرش  الْعَرْشِ اس
والاس��تواء، لكنَّ الأدلَّة والقرائ��ن تدعو إلى العدول عن المعن��ى الظاهر إلى 

مِيعُ  ءٌ وَهُوَ السَّ َْي المعن��ى المحتمل، ومن القرائن قول النصّ ﴿لَيسَْ كَمِثْلهِِ ش

َصِرُي�﴾ ]الش��ورى: ١١[، وم��ن الأدلَّة ش��هادة الدليل العقلي ب��أنَّ العرش  الْب
والاستواء يفيدان التجسيم والتحديد، والله -تعالى- منزهّ عن ذلك. 

ج المجمل؛ وهو اللفظ الذي يحتمل أك�رث من معنى لكنَّ هذه المعاني متكافئة 	.

ومتعادلة في ظهورها، فليس فيها ظاهر أو أظهر، كقول -تعالى-﴿وَالمُْطَلَّقَاتُ 

ثةََ قُرُوءٍ﴾ ]البقرة: ٢٢٨[، فكلمة قروء هنا تعني بحسب  نفُسِهِنَّ ثَال
َ
بَّصْنَ بأِ َ يَتَر

دة أو القول  اللغة؛ الطهر والحيض. فمضافاً إلى منهجه في نفي الدلالة المحدَّ

بأنسنتها من خلال التأويل، فإنَّه استخدم المفهوم المعاصر للنص على أساس 

كون��ه تأويًال دون أنْ يُ�ربز أو يؤكِّد أيَّ نوع من الدلال��ة الثابتة للنصّ ولو على 

المعنى القديم لكلمة النصّ التي أشار إليها))). 

كذلك في نصوص أخرى يجاهـر )حامد أبو زيد( ببشـريَّة الدين وتأريخانيَّته بصـورة واضحة 

ا، فنراه يؤكّد هذا المعنى بقوله: »الأح��كام والتشريعات جزء من بنية الواقع الاجتماعي في  ج��دًّ

مرحلة اجتماعيَّ��ة محدّدة، ويجب أنْ تقاس أحكام النصوص الدينيَّة وتش��ــــريعاتها -وتتحدّد 

1 - ينظر: حسين درويش العادلي: حرب المصطلحات، ص94-96.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



128

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

دلالاتها- من واقع ما أضافته بالحذف أو الزيادة إلى الواقع الاجتماعي الذي توجَّهت إليه بحركتها 

الدلاليَّة الأولـــى«))).  

ويقول في نصّ آخر أيضًا: »إنَّ العقائد تصوّرات مرتهنة بمستوى الوعي وبتطور مستوى المعرفة 

في كلّ عصر، ولا ش��كَّ بأنَّ النصوص الدينيَّة اعتمدت - ش��أنها شأن غيرها من النصوص- على 

جدليَّ��ة المعرفة والأيديولوجية في صياغة عقائدها. يحيل المعرفي التاريخي بالضرورة إلى كثير 

من التصوّرات الأسطوريَّة في وعي الجماعة التي توجَّهت لها النصوص بالخطاب، بينما يحيل 

الأيديولوجي - نظام النصّ - إلى وعي مغاير...إنَّ النصوص الدينيَّة ليست في التحليل الأخير إلا 

نصوصًا لغويَّة، بمعنى أنَّها تنتمي الى بنية ثقافيَّة محدودة جرى إنتاجها طبقًا لقوانين تلك الثقافة 

التي تعدّ اللغة نظامها الدلالي المركزي«))). 

��ك بوجود القرآن في الل��وح المحفوظ اعتمادًا  ويق��ول أيضًا: »ما زال الخطاب الديني يتمسَّ

ك بصورة الإله الملك بعرشه وكرسيّه وصولجانه ومملكته  على فهم حرفي للنص، وما زال يتمسَّ

ت  وجنوده الملائكة، وما زال يتمسّ��ك بالدرجة نفسها من الحرفيَّة بالشياطين والجنّ، والسجَّال

التي تدوّن فيها الأعمال، والأخطر من ذلك تمسّكه بحرفيَّة صور العقاب والثواب، وعذاب القبر 

ونعيمه، ومشاهد القيامة، والسير على الصراط.. إلى آخر ذلك كلهّ من تصورات أسطوريَّة«))). 

ة ملاحظات على رؤية )أبو زيد( هذه ))).  ويمكننا تسجيل عدَّ

لا يمكن اعتبار الخ�ربة البشريَّة مصدرًا وحيدًا للمعرفة بل إنَّها تتحركّ في مس��احات محدّدة 

ا ما عدا ذلك فإنَّها بأدواتها الحسّيَّة لا تصل إلى سواحله،  خاضعة للحسّ والمشاهدة والتجربة، أمَّ

ولا تتمكَّن من اكتشافه، كما أنَّها لا تستطيع أنْ تنفيه وتبرهن على بطلانه بل لا بدّ من الاعتماد على 

مصدر آخر في اكتشاف تلك المساحات الغيبيَّة غير الماديَّة، وذلك المصدر هو الوحي الإلهي.

يعارض الفكر الديني الحداثة في قراءتها للنبوّة؛ لأنَّ الفكر الديني يفهم النبوّة باعتبارها ارتباطاً 

1 - نصر حامد أبو زيد، النص والسلطة والحقيقة، ص135.

2 - نصر حامد أبو زيد، النص والسلطة والحقيقة، ص135.

3 - نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، ص135.
4 - ينظر: صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص144-148 و213-210.



129 10

بالغيب، وما هو فوق بشريّ، وهذا ما ترفضه الحداثة، ولا بدّ من الإش��ارة إلى أنَّ القراءة البشريَّة 

ن تكذيبًا لمعطيات النبوّة، وخاصّة في  للنبوّة هي نفي للنبوة بمعناها الإس�المي، كما أنَّها تتضمَّ

م��ا يرتبط بالملائكة، والجنّة والنار، والش��ياطين، والجنّ وغير ذلك، وحينما يفترض الحداثيون 

إمكانيَّ��ة تأويل ما جاء به القرآن الكريم في كل تلك الموضوع��ات، ما يجعلها مجرَّد رؤى زمنيَّة 

أسطوريَّة تتناسب مع مقاطع تاريخيَّة معيّنة في ثقافة البشر، وتنسجم مع مستوى الوعي البشري 

الس��ائد في النصّ دون أنْ تعِّرب ع��ن حقائق ثابتة، فإنَّ هذا الافتراض س��وف يهدم بناء المنظومة 

الدينيَّة كلهّ، ويجهز على خطابها، فماذا سيبقى من الدين إذا لم يكن الوحي وحياً، ولا الملائكة 

مها النبيّ a لتجربته وبما  ا هي مجرَّد تفاسير شخصيَّة قدَّ ملائكة، ولا القيامة هي القيامة، وإنَّم

َّة ملائكة، ولا وحي، ولا جنَّة، ولا نار، ولا حشر، ولا  يتناسب مع وعي الناس وقتذاك، وليس َمث

نشر، ولا غير ذلك مَّام جاء به النصّ القرآني الصريح.

ة المعلومة أو عدمها هو نسف  إنَّ وضع الخبرة البشريَّة بمس��توى الش��اهد الأوحد على صحَّ

ل��كلّ البناء الفلس��في للدين القائم على أس��اس الإيمان بالغيب. وإنَّ اح�رتام الدين لمعطيات 

الخ�ربة البشريَّة، يعني أنَّ��ه يعطيها الحقّ في فهم النصّ والاجتهاد في��ه، ويعطيها الحقّ في تفهّم 

المعتق��د الديني ومقاربته مع العقل البشريّ، ويعطيها الح��قّ في ملء منطقة الفراغ بالتشريعات 

المدنيَّة المتحرِّكة، ويحثهّا على تسخير الطبيعة والهيمنة عليها، ولا ينكر الدين التطوّر الحاصل 

في الخبرة البشريَّة، كما لا ينكر التطوّر الحاصل في عالم الوجود والطبيعة، لكنَّه يرفض أنْ يكون 

الفكر البشري خاضعًا لتحوّلات جوهريَّة تستدعي بناء فكريًّا ونسقًا ثقافيًّا جديدًا؛ بل تعتقد الرؤية 

الدينيَّة أنَّ المسارات الفكريَّة للإنسان ثابتة وستبقى كذلك؛ حيث لا يمكن أنْ تتحوَّل السرقة إلى 

أمر جميل، ولن يتحوَّل الصدق إلى صفة قبيحة، كما لا يمكن أنْ نتصوّر أنَّه سيأتي يوم يكون فيه 

مجموع 1 + 1 = 5، أو أنْ يتحوَّل المثلث إلى شكل ذي أربعة أضلاع.

إنَّ الاجتهاد الإسلامي يعتمد في فهم النصّ الشرعي على قواعد اللغة والدلالة بكلّ معطياتها، 

وبكلّ ما اكتش��فه الفكر البشري والبحث العلميّ في مجال الألس��نيَّات؛ حي��ث إنَّ قواعد اللغة 

والدلالة تعتبر أساس فهم النصّ الديني )القرآن والسنّة(، ويخطئ من يظنّ أنَّ الفكر الديني يرفض 

اعتماد قواعد اللغة والدلالة، أو أنَّه ينكر النظريَّات الحديثة المطروحة في إطار علم الألسنيَّات، 

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



130

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

التي تسعى إلى اكتش��اف المدلول الواقعي للنصّ الديني؛ حيث إنَّنا نجد أنَّ علماء أصول الفقه 

قد أوَلوا هذا الموضوع اهتمامًا بالغًا بل سبقوا فيه كثيراً من علماء اللغة، ويمكن مراجعة نظريَّات 

ى »مباحث  الأصوليين في ما يتعلقّ بالدلالة في القسم الأول من بحوث علم أصول الفقه المسمَّ

الألف��اظ«؛ حيث يمكن ملاحظة العمق المنهجي المطروح فيه��ا، كما تبرز جديَّة البحث ودقتّه 

لدى الأصوليين في استعراضهم النظريَّات المطروحة في إطار علم الألسنيّات بغية اختيار النظريَّة 

الأقرب للصواب.

إنَّ المش��كلة التي يعاني منها الحداثيّون هي ش��ياع روح التقليد والتبعيَّ��ة؛ حيث افترضوا أنَّ 

النص الديني القرآن والس��نة ليس له مدلول ثابت بل له مداليل متع��دّدة يضعها القارئ المتلقّي 

نفس��ه، بمعنى أنَّ الأحكام أو المعتقدات الشرعيَّة لن تكون ثابتة، وهذه النظريَّة اللغويَّة في علم 

ل إليه العالم اللغوي )دي سوسير- Ferdinand de Saussure( الذي  الألس��نيَّات هي التي توصَّ

رأى أنَّ الكلمات لا تدلّ على المعاني الواقعيَّة؛ بل تدلّ على الصورة الذهنيَّة التي تحدث في ذهن 

المتلقّي، وهذا يعني أنَّ المتلقّي هو الذي يصنع المعنى، وهكذا يكون )دي سوس�ري( قد اقترب 

م��ن نظريَّة موت المؤلِّف؛ حيث اعتبر أن لا دلالة للنص أيّ نص كان في نفس��ه؛ بل الدلالة هي 

فعل يقوم به المتلقّي نفس��ه، وأنَّ أيَّ بحث عن المقاصد الحقيقيَّة لمؤلفّ النصّ هو بحث عديم 

الجدوى، وهذا يعني أنَّنا س��وف نبتعد عن الصواب حينما نبحث عن المدلول الذاتي والواقعي 

للنصّ الشرعي المتمثِّل بالقرآن والسُ��نَّة الشريفة، فلا يوجد هنا مدلول من هذا القبيل، ولا توجد 

إرادات واقعيَّة لصاحب النصّ.

يق��ول )نصر حام��د أبو زيد( بعد بيانه لنظريَّة )دي سوس�ري(: »هذا التص��وّر الذي صاغه دي 

سوسير أنهى وإلى الأبد التصوّر الكلاسيكي عن علاقة اللغة بالعالم بوصفها تعبيراً مباشًرا عن هذا 

العالم، لقد صارت العلاقة بين اللغة والعالم محكومة بأفق المفاهيم والتصورات الذهنيَّة الثقافيَّة، 

إنَّه��ا لا تعِّرب عن العالم الخارجي الموضوعي القائم؛ لأنَّ مثل هنا العالم-إن كان له وجود- يعاد 

إنتاجه في مجال التصوّرات والمفاهيم«))).

1 - نصر حامد أبو زيد: التفكير في زمن التكفير، ص5.



131 10

إنّ مش��كلة الحداثيين أنَّهم يعمّمون فكرة التاريخانيَّة إلى الأنبياء أنفس��هم، وحتى نبينّا الأكرم 

a وهو خاتم الرس��ل والأنبي��اء، فإنَّهم يتعاملون مع م��ا جاء به أيضًا على أس��اس التاريخانيَّة 
والمرحليَّ��ة، وذلك انطلاقاً من التحليل نفس��ه الذي يذكرونه في بيانهم لنت��اج الفقهاء والعلماء 

ين والعرفاء؛ لأنَّ النبي a من وجهة نظرهم هو مفّرس وقارئ للوحي، ومن الطبيعي أنْ  والمفّرس

يخضع - باعتباره بشًرا - لطبيعة المناخات الفكريَّة التي يعيشها! وحينئذٍ، فإنّ ما يأتي عنه من قرآن 

أو سُنَّة سيكون متناسبًا مع ظروف المرحلة التي عاشها، ومع طبيعة مناخاتها الفكريَّة والخُلقُيَّة، 

فحينما يعيش النبيّ a في مجتمع ذكوري، فمن الطبيعي أنْ تكون قِيمَه وتشريعاته متناسبة مع 

هذه الخلفيَّة الخُلقُيَّة، ويحتمل أنْ يضيف شيئاً من التعديل أو التصحيح عليها، ومن المحتمل أنْ 

يقرهّا بالكامل. وعلى سبيل المثال، فقد كان النبي a يعيش في مجتمع تنتشر في ثقافته الغزو 

والثأر؛ لذا فإنَّ من الطبيعي أنْ يكون ما أتى به متوافقا مع تلك القِيَم. نعم، قد يحصل ذلك بإضافة 

بعض التعديلات الش��كليَّة، أو التحويرات الإصلاحيَّة عليها. فيتح��وّل الغزو إلى ثقافة الجهاد، 

والثأر إلى قانون القصاص وهكذا، وهذا هو ما يقصده الحداثيون بتاريخانيَّة المعرفة الدينيَّة، فهم 

ين وآراء المتكلمّين. يتحدّثون عن تاريخيَّة النصّين القرآني والنبوي، وليس عن تفاسير المفّرس

 a إنَّ مثل هذه الرؤية س��تدفع الحداثيين إلى القول ب�رضورة إخضاع العقائد التي جاء بها النبي 

إلى النقد والتمحيص العقلي الذي يزيل عنها كلّ الإضافات والصور المرحليَّة البشريَّة المحدودة 

ويحتفظ بجوهرها، فالتوحيد مثًال هو الجوهر، أما سائر ما أضيف إلى ذلك من صور وأوصاف، 

فهي م��ن فعل الأصابع البشريَّ��ة المرحليَّة التاريخيَّة التي رس��مت اللوحة بألوانها ومقاس��اتها، 

فالحديث عن س��ميع عليم، خالق، ومصوّر، ورزاق وكذلك ذي العرش، وبيده الملك، وغيرها 

من الصور التي رس��متها عقليَّة النبي a لل��ذات الإلهيَّة هي صور لا ضرورة للقبول بها، بل لا 

بدَّ م��ن نقدها وقراءتها بصورة قد تكون مغايرة تمامًا عما جاء به الوحي، وكذلك الأمر في ما 

يتعلَّق بالملائكة، والجنّ، والشياطين والكلام نفسه يسري إلى التشريعات الدينيَّة، فإنَّ المهمّ 

منه��ا هو أهدافها ومقاصدها ومس��اراتها الكبرى، كالعدل والمس��اواة، والحريَّة وغير ذلك، 

وه��ذا يعني أنَّه ينبغي أنْ تخضع تلك التشريعات لتلك المقاصد الكبرى، وأما ما عداها فهو 

تاريخي مرحلي متحركّ لا ضرورة للالتزام به، فلم يبق مجال في زماننا هذا للالتزام بما ورد في 

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



132

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

َىَل النّسَِاء﴾ ]النساء: 34[، أو قوله تعالى: ﴿وَلَا تَقْرَبُوا الزِّن﴾  قوله تعالى: ﴿الرجَِّالُ قَوَّامُونَ ع

ت الأربع أو الأنعام الثلاثة، وهكذا فإنَّ  ]الإسراء: 32[، ولا الحديث عن وجوب الزكاة في الغّال

كلّ شيء مرهون بوقته، وزماننا هذا قد عبر تلك الثقافات إلى آفاق جديدة.

سادسًا: بشريَّة الدين عند )أدونيس( ونقدها

يتَّفق )علي أحمد سعيد( »أدونيس« مع )نصر حامد أبو زيد( في مسألة بشريَّة الدين وخصوصًا 

؛ وذلك أنَّ القرآن  القرآن الكريم، فنراه يقول في ذلك: »وربما أثارت عبارة الكتابة القرآنيَّة تس��اؤًال

نزل وحيًا وبلُِّغ شفويًّا، والكتابة عمل إنساني قام به أشخاص كُلِّفوا به، والجواب عن هذا التساؤل 

هو أننّي أتحدّث عن النص القرآني كما دُوِّن استنادًا إلى سماعه من ناقله النبي الذي سمعه مباشرة 

من الوس��يط بينه وبين الله –الملاك جبرائيل- مّام تجمع علي��ه الروايات كلهّا...إنَّني أتكلمّ عن 

ا  ا نقرؤه كما نقرأ نصًّ الكتاب��ة القرآنيَّة بوصفه��ا نصًا لغوياً خارج كلّ بعُد دينيّ نظراً وممارس��ةً نصًّ

أدبيًّا«))). وقد ذهب )محمد أركون( إلى هذا المعنى نفس��ه؛ حي��ث يقول: »نلاحظ أنَّ الخطاب 

القرآني قد صيغ أو ركّب لغويًّا بصفته جهدًا ذاتيًّا مبذوًال لرفع نفسه إلى مستوى كلمة الله الموحَى 

بها، هذا في حين أنَّ المعارضين المكّيين كانوا يرفضونه بوصفه كاذباً... نحن نقول اليوم إنَّه كلام 

ذو سلطة مشابهة لسلطة العديد من الأقوال الأخرى السابقة التي شهدتها منطقة الشرق الأدنى«))). 

 ،a إنَّ هذه النصوص واضحة في التمييز بين كلام الله الموحى والقرآن الذي نطق به الرسول

ا ما نطق به الرسول a هو من صنعه وإنشائه وفهمه، أما الكلام الإلهي فهو يختلف عن هذا  كأنَّم

ا؛ لأنَّه يس��حب القدس��يَّة من القرآن ويتحوَّل من كلام إلهي لا يأتيه  القرآن، وهذا الأمر خطير جدًّ

الباطل من بين يديه ولا من خلفه إلى نصّ أدبّي تختلف الأذواق والأمزجة في النظر إليه وفهمه. 

إنَّ )أدوني��س( ينزع في فكرته هذه ورؤيته إلى النص القرآني إلى إزالة أيّ يقين موجود، وجعل 

الخطاب القرآني مجرَّد خطاب قابل للتفكيك بعدد القرَّاء المقبلين على قراءته ومدارسته من خلال 

لغ��ة النصّ وتأويله، فهو يتمرَّد على البنيويَّة التي ترى في اللغة مجاًال خصباً وأداة في فهم النصّ 

1 - أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة، ص19.
2 - محمد أركون: القرآن من التفسير الموروث الى تحليل الخطاب الديني، ص21.



133 10

الق��رآني، بمعنى أنَّ الخطاب الأدونيسي على وفق هذه الرؤى الت��ي تعتمد اللغة أوًَّال ثمَّ المجاز 

والتأويل، وإرجاع النصّ الى المثال الذي يسكن الغيب والمتمظهر في صورة الكتاب في الأرض، 

دًا ينظر إلى النصّ كونه لغة لكنَّها لغة إلهيَّة  وتع��دّد القراءات بعدد القرَّاء، يمثِّل خطاباً مركَّبًا ومعقَّ

متعلِّق��ة بالمثال، ومطلقة لكنَّها عندما نزلت الى الأرض تعلَّقت بالنس��بي، فاختلط فيها المطلق 

بالنس��بي، فاحتاج هذا الاختلاط إلى بنية فكريَّة ونظريَّة وأدوات لتحليله تتلاءم مع هذا الحضور 

المركّب الذي تشابكت أعضاؤه مع بعضها تشابكًا عضويًّا .

لذا، كان على )أدونيس( عندما يريد أنْ يفهم النص القرآني ويقرأه قراءة مناسبة أنْ ينهج منهجًا 

تأويليًّا، وأنْ يخرج من البنية الدينيَّة التي يرى أنَّها محدّدة للدلالة، وأنْ يكون الدين مجرَّد تجربة 

ش��خصيَّة؛ لأنَّ المتلقّي الكامل أو كما يس��مّيه )أدونيس( الإنس��ان الكامل ه��و الذي يمكنه أنْ 

يوحّد بين لغة الكتاب الظاهرة والباطنة؛ فاللغ��ة الظاهرة هي اللغة الوضعيَّة والعرفيَّة والاتفاقيَّة، 

فيما تك��ون لغة الباطن ذائبة وأنَّ بينه�ام تعارضًا لا يمكن أنْ يزُيله إلا الإنس��ان الكامل، أو كما 

يطُلق عليه بالقارئ المثالي أو المبدع الضمني الذي يستطيع أنْ يقبض على الدلالة إنْ أمكنه من 

خلال الشقوق التي يفتحها النصّ للقارئ، وهذا ما يتعارض مع التوجّه الديني؛ وذلك لأنَّه يلغي 

قدس��يَّة النص القرآني؛ إذ إنَّ إحداث ثغرات فيه يعني أنَّه مجرَّد نصّ لغوي يمكن إحداث ثغرات 

في تماس��كه النّيص فيستطيع القارئ النفاذ من خلالها والعمل على تشظيته من الداخل وإحالته 

إلى أجزاء متناثرة ))) . 

 وإذا كان ه��ذا القرآن قد نزل على قلب النبي a، وصي��غ بصياغة عربيَّة، وبلغة بشريَّة، فهل 

يعني ذلك أنَّه ليس كلام الله؟ وهل يعني ذلك سلب القدسيَّة عنه كما يقول الحداثيون، وينطوي 

هذا الكلام على خداع ومغالطة وتمويه للحقيقة؛ حيث إنَّه لا بدَّ من التمييز بين لغة الخطاب وبين 

هويَّة الخطاب، فلغة الخطاب هي لغة بشريَّة وعربيَّة، باعتبار أنَّها تخاطب البشر بلغة العرب، لكن 

ذلك لا يحوّل هويَّة الخطاب إلى هويَّة بشريَّة؛ بل تبقى هويته إلهيَّة، ويمكن القول إنَّ بشريَّة لغة 

الخط��اب لا تعني بالضرورة بشريَّة هويَّة الخطاب، فالقرآن هو بشري اللغة، ولكنَّه إلهي الهويَّة. 

1 - ينظر: عادل عباس النصراوي: النص القرآني مساقات نقديَّة في الفكر العربي المعاصر، ص67-66.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



134

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

على سبيل المثال، عندما كتب )ابن سينا( كتابه المعروف »الإشارات والتنبيهات«، فإنَّه كتبه بلغة 

عربيَّة، على الرغم من أنَّ كلامه كان ذا هويَّة فلس��فيَّة يناقش فيه أصل الوجود ومبادئه، ولا علاقة 

ا الهويَّة فه��ي هويَّة البحث الوجودي  ل��ه بالعرب أو بلغتهم، فاللغ��ة كانت هي لغة الخطاب، أمَّ

الفلس��في التي تتجاوز اللغ��ات والقوميَّات والبشريات، فهذا الخط��اب إلهي، ليس في وجوده 

المتع��الي في أمّ الكتاب وفي اللوح المحفوظ فق��ط؛ بل في صورته القرآنيَّة التي بين أيدينا، وفي 

صورت��ه البشريَّة اللغويَّ��ة العربيَّة، فهو كتاب إلهي في هذه الصور كلّ��ه، وهو كلام إلهي، كما أنَّ 

الس�اموات والأرض والش��مس والقمر، والحجر والمدر هي صنع وتقدير إلهي على الرغم من 

أنَّها تمرّ عبر قوانين طبيعيَّة))) . 

 

خاتمة

11 تعدّ الأنسنة من أهمّ الركائز الفكريَّة للعَلمْانية؛ إذ تؤكّد على محوريَّة الإنسان في مقابل .

محوريَّة الله -س��بحانه وتعالى-، فهي رؤية فكريَّة تبنَّتها كثير من الاتجاهات الفكريَّة 

الغربيَّة والعربيَّة.

22 كان منش��أ العَلمْاني��ة وحيثياته��ا كلهّا وخصوصًا الأنس��نة في أوروب��ا في بداية عصر .

النهضة؛ وذلك بس��بب الظروف التي عانى منه��ا المجتمع الأوربي آنذاك وخصوصًا 

تسلطّ الكنيسة الممثِّلة للدين المسيحي، فكانت ردَّة فعل اتجاه كل ما هو ديني.

33 تأثَّرت كثير من الش��خصيَّات الفكريَّ��ة في العالم العربي بالعَلمْاني��ة، وراحوا ينادون .

بتطبي��ق العَلمْانية في مجتمعاته��م؛ إذ وجدوا أنَّ تبنّي هذه الرؤية س��وف يغّري الواقع 

الفكري والثقافي المتردّي التي تعاني منه المجتمعات العربيَّة المعاصرة.

44 لق��د تبنَّى )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زي��د( و)أدونيس( بشريَّة الدين من خلال .

م��ا طرحوه في هذا الموضوع تحت عناوين مختلف��ة ظاهرة ومبطنة مثل بشريَّة الدين 

1 - ينظر: صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، ص291-289.



135 10

وتأريخانيَّة الدين وخصوصًا القرآن الكريم، وبشريَّة الوحي.

55 لقد حاولت الشخصيَّات – قيد البحث – أنْ يفرقّوا بين الخطاب الإلهي أي الخطاب .

الموحى للرس��ول a والخطاب المنقول من قِبَل الرسول a للناس، فالأوَّل ثابت 

ا الثاني فمتغّري حسب الظروف الزمكانيَّة. س، أمَّ ومقدَّ

66 كذلك طرحت الشخصيات – قيد البحث – نس��بيَّة المعرفة الدينيَّة باعتبارها خاضعة .

للفهم البشري النسبي.

77 إنَّ القول ببشريَّة الدين س��وف يهدم المعرفة الدينيَّة؛ لأنَّه س��وف يفقد روح القداس��ة .

َّة تناقض بين مقاصد الله الحقيقيَّة ومقاصد  والإطلاق للدين وللرسول a؛ ذلك أنَّه َمث

النبيّ a الخاضعة لفهمه الشخصي.

88 إنَّ القول ببشريَّة الدين سوف يوجد لنا ثلاثة مستويات من المقاصد المختلفة للدين، .

أوَّلها المقصد الإلهي والمقصد النبويّ والمقصد الإنساني.

99 ع تباعًا لاخت�الف الزمان والمكان وفهمهم . إنَّ ما يفهمه الناس من الدين س��وف يتنوَّ

لمقاصد اللغة الدينيَّة.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ



136

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المصادر والمراجع

• القرآن الكريم.	

• أدونيس: النص القرآني وآفاق الكتابة، دار الآداب، لا م، ط1، 1993	

• أيمن المصري: معالم النظام السياسي، دار الكوثر، إيران، ط1، 2012م	

• حسين درويش العادلي: حرب المصطلحات، دار الهادي، بيروت، ط1، 2003م	

• صدر الدين القبانجي: البنى الفوقيَّة للحداثة، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت 	

ط1، 2018

• عادل عباس النصراوي: النص القرآني مساقات نقديَّة في الفكر العربي المعاصر، دار الرنيم 	

•     للنشر والتوزيع، عمان، ط1، 2020م 	

• علي حسن هذيلي: نزعة الأنسنة عند محمد أركون ونصر حامد أبو زيد... مقاربة نقديَّة، مجلة 	

الدليل، السنة الخامسة، العدد الثاني.

• محم��د أركون: القرآن من التفس�ري الم��وروث الى تحليل الخطاب الديني، ترجمة: هاش��م 	

صالح، دار الطليعة، بيروت، لا ط، 2009

• محمد أركون: الفكر الإس�المي نقد واجتهاد، ترجمة: هاش��م صالح، مركز الإنماء القومي، 	

لا م، ط3، لا ت.

• محمد أركون، الأنس��نة والإسلام، ترجمة: وتقديم محمد عرب، دار الطليعة، بيروت، لبنان، 	

ط1، 2010م.

•  محم��د أركون: العلمنة والدين، الإس�الم، المس��يحيَّة، الغرب، ترجمة: هاش��م صالح، دار 	

الساقي،  بيروت، ط3، 1996م

• محمد جواد محس��ني: مدخ��ل الى العقلانيَّة العَلمْانية )بحث منش��ور في كت��اب العَلمْانية 	

مذهبًا(،  ترجمة: حيدر نجف، مركز الحضارة لتنمية الفكر الإسلامي، بيروت، ط1، 2014م.

• مصطفى عزيزي: الأس��س الفكريَّة للعَلمْاني، العتبة الحس��ينيَّة المقدس��ة، مؤسّس��ة الدليل 	

للدراسات والبحوث العقديَّة، 2020م.



137 10

• نصر حامد أبو زيد: النص والسلطة والحقيقة، الدار البيضاء، المغرب، ط5، 2007م	

• نصر حامد أبو زيد: نقد الخطاب الديني، مطبعة مدبولي، مصر، ط3، 2007م	

• نصر حامد أبو زيد: التفكير في زمن التكف�ري، المركز الثقافي العربي، الدار البيضاء، ط10، 	

2014م.

ين عند )محمد أركون( و)نصر حامد أبو زيد( و)أدونيس( بشريَّة الدِّ





139 10

تِخلاف
ْ
ة إلى الاس

َّ
بودي

ُ
رآن: من الع

ُ
 في الق

ُ
الإنسان

ة 
َّ
ة في الأنثروبولوجيا الإسلامي

َّ
دراسة تأصيلي

الشيخ شادي علي)1(

تسُ��لِّط الدراسة الضوء على نظريَّة »الفطرة« بوصفها بوصلة وجوديَّة وميثاقًا سابقًا مغروسًا 

في عمق الكينونة الإنسانيَّة، لتشكِّل أساسًا ثابتًا للدين والأخلاق لا يتغَّري بتغير الزمان. وعلاوة 

على ذلك، ينتقل الطرح إلى بُعد »الاستخلاف« باعتباره الغاية والوظيفة الكونيَّة للإنسان التي 

تتجاوز الإطار التشريعي لتشمل »الولاية التكوينيَّة« وعمارة الأرض، ثمَّ تعالج الورقة إشكاليَّة 

الجبر والتفويض بتقديم نظريَّة “الأمر بين الأمرين”، التي تحفظ للإنس��ان حُريَّته المس��ؤولة، 

ولله سلطانه المطلق، معتبرةً التكليف تشريفًا وتمرينًا وجوديًّا لصناعة الذات عبر آليَّة “الابتلاء” 

ة  س الدراسة للعلاقة العضويَّة التكامليَّة بين “العقل” بوصفه حجَّ وسنن التاريخ. ولذلك، تؤسِّ

ة ظاهرة، رافضةً الثنائيَّات المفتعلة بين العلم والدين. باطنة و»الوحـي« حجَّ

م البحث نقدًا جذريًّا لمنظومة حقوق الإنسان الغربيَّة القائمة على »الأنسنة«  وفي الختام، يقدِّ

)Humanism( والفردانيَّ��ة، مبيِّنًا تهافت أسس��ها الفلس��فيَّة مقابل مفه��وم “الكرامة” القرآنيَّة 

بنوعيه��ا الذاتي والاكتس��ابي. وختامًا، تغُلق الدراس��ة الدائرة الوجوديَّة ب��ـ “قوس الصعود”؛ 

م فيها الأعمال، ليكون اللقاء بالله  حيث يكدح الإنسان نحو المطلق عبر حركة جوهريَّة تتجسَّ

ة. ة هي طريق التحرُّر من عبوديَّة المادَّ هو الغاية القصوى، وتكون العبوديَّة الحقَّ

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية: 

1 - باحث مصري في الدراسات الإسلاميَّة وطالب في الحوزة الدينيَّة في لبنان.

قوس النزول والصعود، الفطرة والميثاق، الاستخلاف، الأمر بين الأمرين، 

م الأعمال، العقل والوحي، فلسفة الابتلاء، فلسفة التاريخ. تجسُّ

تأصيل



14010

Foundations

Sheikh Shadi Ali(1)

The research explores the concept of the innate nature [fitra] as a fundamental and 
existential compass ingrained in the core of human existence. It is presented as 
a prior covenant that forms the stable foundation for both religion and ethics, one 
that remains unchanged despite the passage of time. The discussion then moves 
to the concept of caliphate, viewing it as the ultimate purpose and cosmic role of 
humanity. This purpose transcends legal frameworks to include both “ontological 
guardianship” and the task of cultivating the earth.
It further addresses the issue of predestination and free will by proposing the theory 
of “the middle path”, which upholds human responsibility while acknowledging 
Allah’s absolute sovereignty. In this view, divine commandments are seen as a 
form of honor and existential training, helping individuals shape themselves through 
“tests” and the laws of history. 
It also establishes a complementary relationship between “reason” as an internal 
proof and “revelation” as an external proof, rejecting false dichotomies between 
science and religion. In its conclusion, the paper offers a comprehensive critique of 
the Western human rights system based on “humanism” and individualism, revealing 
the philosophical shortcomings of these foundations in comparison to the concept 
of “dignity” as presented in the Qur’an, both in its intrinsic and acquired forms.
Finally, the research closes the existential circle with the concept of the “arc of 
ascension,” where humans strive towards the absolute through transformative 
actions. The ultimate goal is the meeting with Allah, Almighty, and true servitude is 
seen as the path to liberation from the bondage of materialism.

Abstract

Keywords:  Arc of Descent and Ascent, Innate Nature (Fitrah) and Covenant, 
Caliphate, The Middle Path, Manifestation of Actions, Reason and Revelation, Philosophy 
of Test (Ibtela), Philosophy of History.

1 - Egyptian researcher in Islamic studies, a student at the religious seminary [hawza] in Lebanon.

Man in the Qur’an: from Servitude to Caliphate
Foundational study in Islamic anthropology



141 10

مة مقدِّ

تشهد الإنسانيَّة في العصر الحديث أزمة وجوديَّة ومعرفيَّة، تتمثَّل في ضياع »تعريف الإنسان« 

ا  وس��ط ركام المذاه��ب الماديَّة والمدارس الوضعيَّ��ة التي اختزلت هذا الموج��ود المركَّب؛ إمَّ

ا في بعُده الاقتصادي، ما أنتج ظواهر »التش��يُّؤ« و»الاغتراب« وفقدان  في بعُ��ده البيولوجي وإمَّ

المعنى. هذا في حين لم يعد الس��ؤال عن “ماهيَّة الإنس��ان” ترفاً فلس��فيًّا، بل هو نقطة الارتكاز 

التي ت��دور حولها كلّ المنظومات الحقوقيَّة والسياس��يَّة والاجتماعيَّة؛ فم��ن دون تحديد “من 

هو الإنس��ان” و“من أين جاء” و“إلى أين يس�ري”، تس��تحيل صياغة أيّ نظام ع��ادل لحقوقه أو 

واجباته، يقول )الس��يد محمد باقر الصدر(: ».. حينما عجزت الماديَّة عن فهم الإنسانيَّة في كلّ 

أبعادها، وعن التغلغل في أعماقها الفكريَّة والروحيَّة، عجزت بالتالي عن حلِّ مشكلة الإنسان، 

أو المشكلة الاجتماعيَّة«))).

م مدرسة أهل البيت ، اس��تنادًا إلى النصّ القرآني والسُنَّة المعصومة،  في هذا الس��ياق، تقدِّ

وتراثها في الفلس��فة والأخلاق، رؤية كونيَّة ش��املة تتجاوز الثنائيَّات الغربيَّة المتصارعة )الروح/

الجسد، الفرد/المجتمع، الدنيا/الآخرة(، وتسعى هذه الدراسة إلى تقديم تصوّرٍ تأصيلي عن البنية 

المتكاملة للإنس��ان في القرآن، متتبِّعةً مس��اره الوجودي في قوس�ني: “قوس النزول” من المبدأ 

الأعلى، و“قوس الصعود” عبر الكدح والابتلاء نحو الكمال المطلق.

وتعتمد هذه الدراسة منهجيَّة تحليليَّة تركيبيَّة، تستفيد من الأطروحات الفكريَّة لأعلام مدرسة 

مذهب أهل البيت ، لتفكيك المفهوم الغربي للإنسان وحقوقه، وإعادة بناء مفهوم “الكرامة” 

و“الاستخلاف” بناءً على جدليَّة “العبوديَّة لله” التي تفضي إلى “السيادة على الكون”.

1 - محمد باقر الصدر: فلسفتنا، ص ٣٨.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



142

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

: الأنطولوجيا الإنسانيَّة ومسار الخَلق )قوس النزول( أوًَّال

لفهم حقيقة الإنس��ان، لا بدَّ من الع��ودة إلى »لحظة التكوين« الأوُلى، لي��س باعتبارها حدثاً 

د »بنية« الإنسان. وهنا، يطرح القرآن الكريم  تاريخيًّا في الماضي بل حقيقة وجوديَّة مستمرَّة تحدِّ

ة الخَلق في سياق يربط بين “المادَّة المهَينة” و»النفخة الإلهيَّة القدسيَّة«، ما يضع الإنسان في  قصَّ

موقع »البرزخيَّة« بين العوالم.

1 - ثنائيَّة القبضة والنفخة: التركيب الوجودي

يتميز الخلق الإنس��اني في القرآن الكريم بتركيب يجم��ع بين نقيضين وجوديين: أدنى مراتب 

الوجود المادي )الطين(، وأعلى مراتب الوجود المجرد )نفخة الروح(؛ حيث يرى الشيخ )محمد 

تقي مصباح اليزدي( أن هذا التركيب ليس مجرد »جمع عددي« أو »تجاور« بين جسد وروح، بل 

هو »اتحاد وجودي« ينتج عنه كائن جديد يمتلك القابليَّة للحركة في الاتجاهين))).

أ. البعد الطيني )الناسوتي(: الامتداد في الطبيعة

يؤكِّد القرآن الكريم في أكثر من موضع على ماهيَّة المادَّة الأوَّليَّة لخلق الإنس��ان: ﴿إنِِّي خَالقٌِ 

ْ��نُونٍ﴾ ]الحجر: ٢٦[، ﴿مِنْ ترَُابٍ﴾  َإٍ مَس ا مِنْ طِيٍن﴾ ]ص: ٧١[، ﴿مِنْ صَلْصَالٍ مِنْ حَم ً بَر�شَ�
]الروم: ٢٠[، وهذا التأكيد يحمل عددًا من الدلالات الجوهريَّة:

دلالة المادة: يرى )العلامة الطباطبائي( في »الميزان« أنَّ التأكيد على »الأرضيَّة« ��

يشير إلى ارتباط الإنسان بقوانين المادَّة )الحركة، والزمان، والمكان، والتدرُّج، 

والحاجة(. وعليه يكون الإنسان “ابن الأرض” حامًال في تكوينه غرائز البقاء، 

يَّة. وعلى هذا الأساس يكون هذا البُعد  ة الحسِّ وحبّ التملكّ، والنزوع نحو اللذَّ

هو “المرَكَب” الذي تمتطيه الروح لتخوض تجربة الابتلاء، وهذا في ذاته ليس 

شرًّا، ب��ل هو “شرط إم��كان” التكليف؛ لأنَّه لولا الش��هوة والغضب والحاجة 

ة أو الجهاد))). الماديَّة لما كان هناك معنىً للصبر أو العفَّ

1 - محمد تقي مصباح اليزدي: معرفة الإنسان، ص ٤٦.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ١٥٤ )في تفسير سورة الحجر، آية ٢٨(.



143 10

التدرُّج في الخَلق: يشير القرآن إلى مراحل تطوُّر الجسد المادِّي للإنسان )نطفة، ��

علقة، مضغة...(. يعكس هذا التدرّج سُ��نَّة الله في الع��الم المادِّي، فيؤكِّد أنَّ 

الإنسان يخضع لسُنن »الحركة الجوهريَّة«؛ حيث يتحرَّك وجوده من القوَّة إلى 

الفعل، ومن النقص إلى الكمال المادِّي، استعدادًا لاستقبال الفيض الروحي))).

: »ثمَُّ  يصف أمير المؤمنين )عليه السلام( في نهج البلاغة جمْع الأضداد في طينة الإنسان قائًال

طهََا  ءِ حَتَّى خَلصََتْ، وََال رَضِْ وَسَهْلِهَا، وَعَذْبِهَا وَسَبَخِهَا، ترُْبةًَ سَنَّهَا بِالَام جَمَعَ سُبْحَانهَُ مِنْ حَزنِْ اْأل

شَْ��بَاهِ المُْؤتْلَفَِةِ،  لَوَْانِ المُْخْتلَِفَةِ، وَاْأل بِالبَْلَّةِ حَتَّى لزََبَ��تْ.. نفََخَ فِيهَا مِنْ رُوحِهِ.. مَعْجُونةًَ بِطِينَةِ اْأل

طِ المُْتبَاَيِنَةِ«)))، والذي يش�ري فيه أيضً��ا إلى أنَّ التنوّع في الطبائع  خََْال ضَْ��دَادِ المُْتعََادِيَّة، وَاْأل وَاْأل

ة( هو انعكاس لأصل التكوين والمادَّة الأرضيَّة. البشريَّة )اللين والشدَّ

ب. البُعد الروحي )اللاهوتي(: النفخة الإلهيَّة

لا يشكِّل البُعد المادِّي، رغم ضرورته، إلا الشطر الأوَّل من المعادلة الإنسانيَّة، فبمجرَّد اكتماله 

رة يبلغ الوجود المادِّي للإنس��ان مرتبة من  يتهيَّ��أ المسرح للتدخُّل الغَيب��ي؛ حيث في لحظة مقدَّ

 ُ يْتُهُ وَنَفَخْتُ فيِهِ مِنْ رُوحِي فَقَعُوا لَه التس��وية، يصبح قابًال للتدخُّل الغَيبي المباشر: ﴿فَإذَِا سَوَّ

سَاجِدِينَ﴾ ]الحجر: ٢٩[، وهذا التحوُّل يكشف عن مبدأين أساسين ضروريَّْني لتعريف ماهيَّة 
الإنسان، وهما:

الإضافة التشريفيَّة: حيث يؤكِّد الشيخ )مصباح اليزدي( و)العلامة الطباطبائي( ��

أنَّ إضافة الروح إلى الله )روحي( هي »إضافة تشريفيَّة« لبيان شرف المنسوب)))، 

وليس��ت إضافة »تبعيضيَّة« –تعالى الله عن التجزُّء–. إذًا، هذه الروح هي “أمرٌ 

ْ��رِ رَب﴾ ]الإسراء: ٨٥[، وه��ي تمثِّل الجانب  م
َ
وحُ مِنْ أ ملكوتي” ﴿قُ��لِ الرُّ

المجرَّد، المتعالي، والواعي في الإنسان.

جسمانيَّة حدوث الروح وروحانيَّة بقائها: وفقًا لمدرسة الحكمة المتعالية التي ��

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٥، ص ٢٠ )في تفسير سورة المؤمنون، آية ١٤(.
2 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، ص ٤٣، خطبة ١.

3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ١٥٥.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



144

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يتبنَّاها عدد من أعلام مدرسة أهل البيت، فإنَّ الروح الإنسانيَّة ليست كائنًا هبط 

من الأعلى وسكن الجس��د )كما في الأفلاطونيَّة(، بل هي »ثمرة« حركة المادَّة 

في أرقى صورها، ومن ثمََّ تس��امت وتجرَّدت لتصبح روحً��ا)))، وهذا يعني أنَّ 

العلاقة بين الروح والجسد هي علاقة »تكامل« لا علاقة »صراع ثنوي« كما في 

الفلسفات الغنوصيَّة أو المس��يحيَّة المحرَّفة، أي إنَّ الجسد هو “مهد” الروح، 

والروح هي »غاية« الجسد.

المس��اواة بين بني الإنسان: ومن مقتضيات كون الروح »أمراً ملكوتيًّا« مجردًّا، ��

أنَّه��ا تتج��اوز التصنيفات البيولوجيَّة م��ن ذكورة وأنوثة؛ فالق��رآن الكريم حين 

ه إلى هذه  ث عن مقامات القرب والولاية، فإنَّه يتوجَّ يخاطب الإنس��ان أو يتحدَّ

»الحقيق��ة الروحيَّة« التي لا جنس لها، وعلى هذا، ف��إن الفوارق التشريعيَّة أو 

الوظيفيَّة في عالم الم��ادَّة )الدنيا( هي تنظيمات تخصّ “المركَب” )الجس��د( 

ومتطلِّبات التناسل وإعمار الأرض، ولا تمسّ جوهر “الراكب” )الروح()))؛ إذ 

إنَّ قابليَّة الترقِّي في قوس الصعود وتحقيق مقام الخلافة الإلهيَّة متاحة بالتساوي 

ا مِنْ  للرجل والمرأة على حدّ سواء)))، مصداقاً لقوله -تعالى: ﴿مَنْ عَمِلَ صَالِحً

نْثَى وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَنُحْييِنََّهُ حَيَاةً طَيِّبَةً﴾ ]النحل: ٩٧[.
ُ
وْ أ

َ
ذَكَرٍ أ

2 - الفطرة: الميثاق والبوصلة الوجوديَّة

ينِ حَنيِفًا  قمِْ وجَْهَكَ للِِدّ
َ
تحتلُّ نظريَّة »الفطرة« موقع القلب في الأنثروبولوجيا الإس�الميَّة: ﴿فَأ

ِ الَّتِي فَطَرَ النَّاسَ عَلَيْهَا﴾ ]الروم: ٣٠[. والفطرة هنا ليست مجرَّد “غريزة” بيولوجيَّة، بل  فطِْرَتَ الَلّه
مات: هي “نحت وجودي” في بنية الوعي الإنساني، ولتوضيح ذلك يجب التأسيس لعدد من المقدِّ

1 - صدر الدين محمد الشيرازي )ملا صدرا(: الحكمة المتعاليَّة في الأسفار العقليَّة الأربعة، ج ٨، ص ٣٤٧، 
السفر الرابع، الباب الرابع.

2 - عبد الله الجوادي الآملي: المرأة في مرآة الجلال والجمال، ص ٨٤.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ٣٤١.



145 10

أ. عالم الذرّ والميثاق الأوَّل

و مدرسة أهل البيت ، وعلى رأس��هم )العلامة الطباطبائي(، مفهوم الفطرة بآية  يربط مفِّرس

ْ��تُ  لسَ
َ
نْفُسِ��هِمْ أ

َ
َىَل أ ْ��هَدَهُمْ ع ش

َ
يَّتَهُمْ وَأ خَذَ رَبُّكَ مِنْ بِين آدَمَ مِنْ ظُهُورهِِمْ ذُرِّ

َ
الميثاق: ﴿وَإِذْ أ

ِّكُمْ قَالوُا بلَ﴾ ]الأعراف: ١٧٢[. برَِب
العلم الحضوري: يرى )العلامة الطباطبائي( و)الشيخ جوادي الآملي( أنَّ هذا ��

“الإش��هاد” لم يكن حوارًا لفظيًّ��ا في زمن تاريخي، بل ه��و »حقيقة وجوديَّة« 

مغروس��ة في عمق الكينونة الإنس��انيَّة، بمعنى أنَّ كل إنس��ان، في قرارة نفسه، 

يمتلك »علًام حضوريًّا« بفق��رهِ إلى الله وبربوبيَّة الخالق))). بيد أنَّ هذا العلم، 

وإن غطَّاه غبار الغفل��ة والانغماس في المادَّة، فإنَّه لا يزول أبدًا، وهو ما يفِّرس 

لجوء الإنس��ان إلى “القوَّة المطلقة” عند انقطاع الأسباب المادِّيَّة )في حالات 

الغرق أو الخطر الداهم(.

ِ﴾ ]الروم: ��
لَْقِ الَلّه ثبات الفطرة: اس��تنادًا إلى قوله -تعالى-: ﴿لَا تَبْدِي��لَ لِخ

٣٠[. أي إنَّ الفط��رة ثابتة ومش�رتكة بين جميع البشر، وهي الأس��اس الذي 

يبُنى عليه الدين “عَالمَيَّته”، بمعنى أنَّ الدين ليس ثقافة مكتس��بة تتغَّري بتغّري 

الزمان، ب��ل هو “تذكير” بما هو مجبولٌ في الفط��رة، وأنَّ وظيفة الأنبياء هي 

“إثارة دفائن العقول” وتذكير الإنس��ان بميثاق��ه المنَسي، لا تلقينه معلومات 

غريبة عن تكوينه))).

: »فبََعَثَ فِيهِمْ رسُُلهَُ، وَوَاترََ إِليَْهِمْ  ومصداق ذلك ما قرَّره الإمام علي j في فلسفة البعثة قائًال

وا عَليَْهِمْ بِالتَّبْلِيغِ، وَيثُِيروُا لهَُمْ  َّ نعِْمَتِهِ، وَيحَْتجَُّ أنَبِْياَءَهُ، ليَِسْتأَدُْوهُمْ مِيثاَقَ فِطرْتَهِِ، وَيذَُكِّرُوهُمْ مَنِْيس

دَفاَئِ��نَ العُْقُولِ«)))، أي إنَّ المعرفة كامنة في »دفينة« العقل، والوحي هو اليد التي تس��تخرج هذا 

الكنز.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٨، ص ٣٠٧ )في تفسير سورة الأعراف، آية ١٧٢(.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٦، ص ١٧٩ )في تفسير سورة الروم، آية ٣٠(.

3 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، ص ٤٣، خطبة ١.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



146

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ب. الفطرة وتوجيه السلوك )الحبّ والكره(

لا تقتصر الفطرة على المعرفة النظريَّة بوجود الله، بل تشمل »النزوع العملي«، على سبيل المثال 

يرى )الش��يخ مصباح اليزدي( أنَّ حُبَّ “الكمال المطلق”، و“الجمال”، و“الخلود”، و“القدرة”، 

هو نزوع فطري في كل إنسان، ولأنَّ الإنسان يطلب غير المتناهي، ولأنَّ العالم المادّي متناهٍ، فإنَّ 

“قلق” الإنسان لا يهدأ إلا بالاتصال بالمطلق )الله())).

الجانب العملي الآخر للفطرة هي اعتبارها “جذر الأخلاق”؛ فالفطرة هي التي تمنح الإنس��ان 

القدرة على التمييز الأوّلي بين “الحُس��ن” و”القبح” )كالصدق والكذب، العدل والظلم(، وهذا 

ة” قائمة  الإدراك الفط��ري ه��و القاعدة التي يبني عليه��ا الشرع تفاصيله، وهو ما يجع��ل “الحجَّ

على الإنس��ان حتى قبل وصول تفاصيل الشريعة، يقول )العلامة الطباطبائي(: »وقوله: )فألهمها 

فجوره��ا وتقواها( الإلهام إلقاء الشيء في ال��روْع... والمعنى: عرفّها وأفهمها ما هو الفجور وما 

ه��ي التقوى... والآية تنص على أن كًال من الفجور والتقوى أمر معروف للإنس��ان بإلهامٍ إلهي، 

يميّز أحدهما من الآخر«))).

3 - قوس النزول: فلسفة الهبوط إلى الأرض

في الرؤية الفلس��فيَّة والخُلقُيَّة لمدرس��ة أهل البيت ، تفَُّرس رحلة الإنسان من خلال ضرب 

مَثلَ اصطلاحي: “قوسي النزول والصعود”، وهذان الاصطلاحان يعنيان الآتي:

التنزُّل الوجودي: يبدأ الوجود من المبدأ الأول )الله -تعالى-(، فيتجَّىل في مراتب ��

“العقول” و“النفوس” وصوًال إلى “عالم الطبيعة” )عالم الملُك(، ليكون الإنسان 

في قوس النزول هو “خلاصة” كلّ هذه العوالم، بحيث “يتنزَّل” الإنس��ان من عالم 

القرب والوحدة إلى عالم البُعد والكثرة )الدنيا())).

الهدف من الهبوط: لم يكن تنزُّل الإنسان عقوبةً )كما هو مبدأ الخطيئة الأصليَّة في ��

1 - محمد تقي مصباح اليزدي: معرفة الإنسان، ص ٣٧.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٢٠، ص ٢٩٧.

3 - محمد حسين الطباطبائي: نهايَّة الحكمة، المرحلة الثانيَّة عشرة، الفصل الثامن عشر، ص ٣٣١.



147 10

المسيحيَّة(، بل كان »ضرورة تكامليَّة«، يقول )العلامة الطباطبائي(: »لولا الهبوط 

لما أمكن للإنس��ان أن يبلغ كمال��ه الخاصّ«)))؛ فالكمالات الإنس��انيَّة )كالصبر، 

والتضحي��ة، والإيثار، والولاية( لا تتحقَّق إلا في ع��الم التزاحم والمادَّة، والهبوط 

ه��و انتقال من »الجنَّة البرزخيَّة« )جنَّة الاس��تعداد( إلى “الأرض” )ميدان الفعل(، 

ليعود الإنسان بعدها إلى “جنَّة الخلد” )جنَّة الفعل والتحقُّق( عبر قوس الصعود))).

ثانيًا: الاستخلاف.. الوظيفة الكونيَّة للإنسان

م من بيانِ كيفيَّة الهبوط إلى عالم المادَّة، تتَّضح الضرورة الغائيَّة لهذا الوجود؛  على ضوء ما تقدَّ

ة كبرى، فإذا كان الخلق والفط��رة يمثِّلان »بنية«  م��ة لمهَمَّ فالهب��وط لي��س حدثاً عبثيًّا بل هو مقدِّ

الإنسان، فإنَّ الاستخلاف يمثِّل “الوظيفة” والغاية؛ ويقرِّر القرآن الكريم المشروع الإلهي للإنسان 

رْضِ خَليِفَةً﴾ ]البقرة: ٣٠[، ومن خلال 
َ في النش��أة الأولى في قوله -تعالى-: ﴿إنِِّي جَاعِلٌ فِي الْأ

ة حقائق: تتبُّع أبعاد هذه “الخلافة” في القرآن نجد لها عدَّ

1 - حقيقة الخلافة الإلهيَّة: النيابة عن المطلق

مة الطباطبائي( في »الميزان« معنى »الخليفة« مبتدئاً بإعلان رفضه التفس�ريات  يناق��ش )العَّال

التي تحصرها في »خلافة البشر لبعضهم بعضًا« أو »خلافة الجنّ«؛ حيث يرى أنَّ السياق القرآني 

)تعليم الأس�امء، س��جود الملائكة( يؤكِّد أنَّ المقصود هو »خلافة الله في أرضه«)))، مستندًا في 

ذلك إلى عدّة قرائن تؤكِّد هذا المنحى، أبرزها:

مظهريَّ��ة الأس�امء والصف��ات: أي أنَّه لكي يكون الإنس��ان خليفة لل��ه، يجب أن ��

يمتلك »س��نخيَّة« )تجانسً��ا( مع المسُ��تخلِف. فإذا أثبتنا أنَّ الله “ع��الم، وقادر، 

وحيّ، ومريد، ومتكلِّم”، لزم القول إنَّه قد أودع في الإنس��ان نماذج رقيقة من هذه 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص ١٣٣.

2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص ١٤٢.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ١٦٤ )في تفسير سورة الجاثية، آية ١٣(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



148

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الصفات. وبالتالي، تعني الخلافة أن يسعى الإنسان ليكون »مظهراً« لصفات الله 

، كلمّا اقترب من تحقيق  في الكون، فكلمّا ازداد الإنسان علًام وقدرة ورحمة وعدًال

مق��ام الخلافة، يقول )العلامة الطباطبائي(: »والخلافة هي قيام شيء مقام آخر... 

ًال بصفاته -تعالى-، منعوتاً بنعوته، إلا ما  والخليفة منه -تعالى- لا بدَّ أن يكون متجمِّ

ى بالإنسان، فكان الإنسان هو المخلوق  استأثر به لنفسه... وهذا الوجود هو المسُمَّ

لأجل الخلافة«))).

الخلافة التكوينيَّة والتشريعيَّة:��

رَ لَكُ��مْ مَا فِي ◌◌ التكوينيَّ��ة: هي تس��خير الكون للإنس��ان ﴿وَسَ��خَّ

رْضِ﴾ ]الجاثيَّة: ١٣[، أي أنَّ الإنسان، بعقله 
َ ��مَاوَاتِ وَمَا فِي الْأ السَّ

وروحه، يمتل��ك القدرة على التصرُّف في المادَّة وكش��ف قوانينها، 

ة” لكلِّ البشر))). وهذه “كرامة عامَّ

السياسيَّة-التشريعيَّة: هي إدارة المجتمع البشري وفق “إرادة الله”، ◌◌

وهن��ا يبرز دور الأنبياء والأئمَّة  بوصفه��م “خلفاء لله” بالمعنى 

الأت��مّ؛ حيث يجمعون بين المعرفة بالل��ه )الولاية المعنويَّة( وإدارة 

شؤون الخلق )الولاية السياسيَّة())).

وتأسيسً��ا على هذه الكرامة التكوينيَّة والتس��خير الإلهي، ينبثق مبدأ “إعمار الأرض” باعتباره 

رْضِ وَاسْتَعْمَرَكُمْ  ْأَ
كُمْ مِنَ ال

َ
نشَْ��أ

َ
ركيزة أساس لمفهوم الاس��تخلاف)))؛ فقوله -تعالى-: ﴿هُوَ أ

فيِهَا﴾ ]هود: ٦١[، ينقل العلاقة مع المادَّة من “الزهد الس��لبي” إلى “الفعل الحضاري”، وعلى 
ذلك، فإنَّ الس��عي في كش��ف قوانين الفيزياء، وتطوير الطب، وبناء العمران، ليس نشاطاً دنيويًّا 

منفصًال عن الدين، بل هو مصداق لـ »العبادة الاس��تخلافيَّة«؛ فالإنسان الخليفة هو الذي يحوِّل 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص ١١٥.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ١٦٤.

3 - روح الله الخميني: الحكومة الإسلاميَّة، ص ٥٣.
4 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٠، ص ٣٠٨ )في تفسير سورة هود، آية ٦١(.



149 10

“المادة الخام” في الطبيعة إلى “قيم��ة مضافة” تخدم العدالة والرفاه البشري. وبناءً عليه، يصبح 

التخلُّ��ف العلمي والحضاري نوعً��ا من “التقصير” في أداء حقّ الخلاف��ة، وتضييعًا للأمانة التي 

تقتضي إدارة الموارد الكونيَّة بكفاءة وعدالة.

2 - تعليم الأسماء: سّر الأهليَّة

الحقيق��ة الثاني��ة في خلافة الإنس��ان هو م��ا يجعله أهًال لحم��ل الأمانة، وقدرت��ه، دون باقي 

ئكَِةِ﴾ ]البقرة:  َىَل المََْال هََّا ثُمَّ عَرَضَهُمْ ع سْمَاءَ كُل
َ الموجودات، على تعلُّم الأسماء: ﴿وَعَلَّمَ آدَمَ الْأ

٣١[، ويرفض )العلامة الطباطبائي( و)الش��يخ مصباح اليزدي( أن تكون الأس�امء مجرَّد “ألفاظ 

لغويَّة« )أي أس�امء لأشياء: هذا جبل، هذا نهر(؛ لأنَّه لو كان الأمر كذلك لكانت الملائكة قادرة 

على تعلمّها بس��هولة، ولكن المقصود بالأس�امء هن��ا هو »حقائق الوجود« و»بواطن الأش��ياء« 

و»السُنَن الكونيَّة«، أي »العلم الحضوري« بحقائق الكون، والعلم بماهيَّة الخير والشر، ومقامات 

الغَيب والشهادة، والملائكة موجودات فاقدة للأهليَّة لحمل هذه الأمانة، فهي كائنات »مخلوقة« 

ُ مَقَامٌ مَعْلُومٌ﴾ ]الصافات: ١٦٤[. ليس لديهم القابليَّة للنموّ غير  دة ﴿وَمَا مِنَّا إلَِّا لَه لوظائف محدَّ

ا الإنسان، بتركيبته البرزخيَّة )روح/طين(، فهو قادر على  المتناهي أو اس��تيعاب التناقضات))). أمَّ

استيعاب “الأسماء كلهّا” )أسماء الجمال والجلال، اللطف والقهر(. هذا »السعة الوجوديَّة« هي 

لت آدم للخلافة وجعلت الملائكة تسجد له)))، يقول )العّالمة الطباطبائي(: »فحمل الأمانة  التي أهَّ

هو التلبس بالولايَّة الإلهيَّة... وإن شئت فقل: هو التلبس بالكمال الحاصل من جهة العقائد الحقّة 

والعمل الصالح، وسلوك طريق الكمال للارتقاء من حضيض المادة إلى ذروة الإخلاص«))).

3 - سجود الملائكة: خضوع القوى الكونيَّة

بعد التس��وية ونفخ الروح، فإنَّ أمر الله الملائكة بالس��جود لآدم هو إعلان دس��توري كوني، 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١، ص.ص. ١١٥-١١٨.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: معارف القرآن، ص ١٦٤. )٤-٥: المبحث الأنطلوجي، الإنسان في القرآن(.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٦، ص ٣٤٩ )في تفسير سورة الأحزاب، آية ٧٢(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



150

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يرتكز إلى حقيقة أنَّ الملائكة باعتب��ار تعريفهم في الرؤية القرآنيَّة بأنَّهم »المدبِّرات أمراً« )القوى 

رة للإنسان  الموكلة بتنفيذ القوانين الكونيَّة(، فإنَّ س��جودهم للإنسان يعني أنَّ “قوى الكون مسخَّ

الكامل”)))، وهذا المفهوم يفتح الباب لما يعرف في مدرس��ة أه��ل البيت بـ »الولاية التكوينيَّة«، 

ة، الذي تصبح مشيئته  وضرورة وجود الإنسان الكامل )المعصوم(، الذي تحقَّق بعبوديَّة الله التامَّ

فانية في مش��يئة الله، فتطيعه الأش��ياء بإذن الله، ومن هنا تثبت إمكانيَّ��ة تحقّق معجزات الأنبياء 

وكرامات الأولياء بما هي مصاديق لهذا “النفوذ” الذي منحه الله لخليفته في الأرض.

وعلى هذا، تتجاوز قضيَّة الاستخلاف البُعد التشريعي لتلامس »الضرورة الكونيَّة«. وبناءً على 

قاع��دة “إمكان الأشرف”، وبما أنَّ الفيض الإله��ي ينزل من العليِّ الأعلى إلى الأدنى، فلا بدَّ من 

ة لتلقِّي المدد الإلهي وتوزيعه على سائر المخلوقات.  وجود “واسطة فيض” تمتلك القابليَّة التامَّ

ومن هنا، يقرِّر فلاسفة مدرسة أهل البيت  أنَّ “الإنسان الكامل” هو روح الوجود، الذي لولاه 

لساخت الأرض بأهلها؛ إذ لا يمكن للمادَّة الكثيفة أن ترتبط بالمجرَّد المحض )الذات الإلهيَّة( إلا 

« يجمع بين العالمين. وبناءً عليه، يصبح وجود “الحُجة” في كل زمان ليس ترفاً  ع�رب »برزخ كِّيل

دينيًّا، بل هو “العمود الفقري” الذي يحفظ نظام الوجود من الانهيار، مصداقاً للحديث الشريف: 

ءُ«))). وما رُوِيَ عن الإمام الصادق  قوله:  �َا�مَ »بِيُمنِهِ رُزِقَ الوَرَى، وَبِوُجُودِهِ ثبََتتَِ الأرَضُ وَالسَّ

رتَِ  ح العلَّة الكونيَّة لذلك: »بِنَا أْمثَ ِ إِمَامٍ لسََاخَتْ«)))، وفي رواية أخرى يوضِّ رَضُْ بِغَْري »لوَْ بقَِيَتِ اْأل

ءِ«)))، ما يثبت أن الاستخلاف ليس  َامَّ نَهَْارُ، وَبِنَا ينَْزلُِ غَيْثُ الس رُ، وَجَرتَِ اْأل شَْجَارُ، وَأيَنَْعَتِ الثَامِّ اْأل

مجرد منصب تشريعي، بل هو وساطة فيضيَّة ضروريَّة لاستمرار الحياة الماديَّة نفسها.

ثالثًا: جدليَّة الحريَّة والمسؤوليَّة )التكليف والابتلاء(

ولم��ا كان مقام الخلافة يقت�يض الفعل والتأثير، فإنَّ ذلك يس��تلزم بالضرورة توفّ��ر شرطي الإرادة 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج 1، ص ١٢١ )في تفسير سورة البقرة، آية ٣٤(.
2 - محمد باقر المجلسي: زاد المعاد )مفتاح الجنان(، ص ٥٦٨، في ‘دعاء العديلة‹.

3 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٧٩، كتاب الحجة، باب “أن الأرض لا تخلو من حجة”، ح ١٠.

4 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٤٤، كتاب الحجة، باب »نوادر في باب الهداية«، ح ١.



151 10

والقدرة، وهو ما يفتح الباب أمام إشكاليَّة العلاقة بين الفعل الإنساني والمشيئة الإلهيَّة، وهي المفارقة 

الفلسفيَّة التي تقول: كيف يتحوَّل هذا الكائن »الخليفة« من الإمكان إلى الفعل؟ وكيف يتسق »القضاء 

الإلهي« مع »حُريَّة الإنسان«؟ وهنا تدخل مدرسة أهل البيت  في أدقّ تفاصيل علم الكلام والفلسفة 

ة مفاهيم: عبر نظريَّة »الأمر بين الأمرين« لتوضيح هذا الالتباس من خلال التأس��يس لعدَّ

1 - الحُريَّة: الأمر بين الأمرين

تعتبر قضيَّة الجبر والتفويض من أعقد القضايا الفكريَّة التي لها تبعات سياسيَّة واجتماعيَّة 

فارقة على طول التاريخ الإس�المي، وفي هذه المس��ألة ترفض مدرسة أهل البيت  كًّال من 

القوْل بـ:

أ الجبر )الأشاعرة(: الذي يسلب الإنسان إرادته وينسب الفعل لله وحده، ما يجعل 	.

. التكليف والثواب والعقاب عبثاً وظلًام

ب التفويض )المعتزلة(: الذي يغلّ يد الله عن خلقه، ويعتبر الإنس��ان خالقًا مستقًّال 	.

لأفعاله، ما ينافي التوحيد الأفعالي.

ين المتطرِّفين، تقدّم مدرسة أهل البيت  نظريَّة “الأمر بين الأمرين”،  في مقابل هذين الحدَّ

فع��ن الإمام الصادق j قال: »الله -تبارك وتع��الى- أكرم من أن يكلِّف الناس ما لا يطيقون ]رد 

على الجبر[، والله أعزّ من أن يكون في س��لطانه ما لا يريد ]رد على التفويض[«)))، أي إنَّ الفعل 

” في طول بعضهما لا في عرض بعضهما)))، وهما: الإنساني ينُسب إلى “فاعلْني

الإنسان الذي يمتلك الإرادة والاختيار المباشر للفعل.��

الله يمتلك “القدرة” و“الوجود” وهو -تعالى- يمنحه للإنس��ان في كل لحظة ��

بإيجاد مستمر وتجدد دائم )تجدد الأمثال())).

1 - محمد بن علي الصدوق: التوحيد، ص ٣٦١، باب ‘نفي الجبر والتفويض’، ح ٧.
2 - محمد حسين الطباطبائي: نهايَّة الحكمة، المرحلة الثانيَّة عشرة، الفصل الرابع عشر، ص ٣٢٣.

3 - صدر الدين محمد الشيرازي )ملا صدرا(: الحكمة المتعاليَّة في الأسفار العقليَّة الأربعة، ، ج ٣، ص ١٠٩، 
السفر الأول، المسلك الثالث، المرحلة الثانية، الفصل السادس عشر.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



152

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

مثال ذلك: الكاتب يكتب بالقلم. وهنا: الكتابة فعل القلم )مباشرة( وفعل الكاتب )تسبيبًا(، أي 

إن الإنس��ان يختار، ولكنَّ “القدرة” على الاختيار و”الوجود” أثناء الفعل هو إمداد إلهي مستمرّ، 

أي إنَّ الإنسان حُرّ، لكنَّه “حُرّ بالله”، وهو مختار، لكنَّه “مختار بحول الله”. وهذا يحفظ للإنسان 

مس��ؤوليَّته الكاملة )لأنَّه هو المرُيد(، ويحفظ لله س��لطانه المطلق )لأنَّه هو -تعالى- الممُِدّ(. أو 

كما يوضّح ذلك الإمام الصادق j فيما ينُس��ب له م��ن كلام مع بعض أصحابه، قال: »لا جبر 

ولا تفويض ولكن أمر بين أمرين، قال: قلتُ: وما أمر بين أمرين؟ قال: مَثلَُ ذلك رجلٌ رأيته على 

معصية فنهيتهَ، فلم ينتهَِ، فتركتهَ، ففعل تلك المعصية، فليس حيث لم يقبل منك فتركتهَ كنتَ أنتَ 

ال��ذي أمرتهَ بالمعصيَّة«)))، أو كما في الحدي��ث القدسي المروي عن الإمام الصادق j قال: 

َشِ��يئتَِي كُنْتَ أنَتَْ الَّذِي تشََ��اءُ لنَِفْسِكَ مَا تشََاءُ، وَبِقُوِيتَّ  -: ياَ ابنَْ آدَمَ ِمب »قاَلَ: قاَلَ اللَّهُ -عَزَّ وَجَلَّ

، وَبِنِعْمَتِي قوَِيتَ عََىل مَعْصِيَتِي؛ جَعَلتْكَُ سَمِيعًا بصَِيراً قوياً...« ))). ََّيل فرَاَئِيض أدََّيتَْ إ

2 - التكليف: تشريف لا تضييق

ا في  في الرؤية الغربيَّة، ينُظر إلى »القانون« أو »التكليف« غالبًا على أنَّه قيد الحُريَّة الفرديَّة، أمَّ

: الرؤية القرآنيَّة، فإنَّ التكليف هو »تشريف« وشهادة بـ »رشد« الإنسان؛ وذلك لأنَّ

مناط التكليف: العقل والحُريَّة هما شرطا التكليف، والله -تعالى- لم يكلِّف الجبال ��

ولا البهائ��م بل كلفّ الإنس��ان؛ لأنَّه وهبه القدرة على “التم��ردّ” أو “الطاعة”، عن 

الصادق j: »لماّ خلق الله العقل... قال له: وعزَّتي وجلالي ما خلقت خلقًا هو 

أحبّ إلّي منك، ولا أكملتك إلا فيمن أحب، أما إِّين إيَّاك آمر، وإيَّاك أنهى، وإيَّاك 

أعاقب، وإيَّاك أثيب«))).

اله��دف من التكليف: التكالي��ف الشرعيَّة )صلاة، وصي��ام، وجهاد، ومعاملات( ��

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٦٠، كتاب ‘التوحيد’، باب ‘الجبر والقدر والأمر بين 
الأمرين’، ح ١٣.

2 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٥٢، كتاب ‘التوحيد’، باب ‘المشيئة والإرادة’، ح ٦.
3 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٠، كتاب ‘العقل والجهل’، ح ١.



153 10

ليس��ت “ضرائ��ب” يدفعها الإنس��ان لله، بل ه��ي »تمارين وجوديَّ��ة« تهدف إلى 

ترويض الجان��ب الطيني وتنمية الجانب الروح��ي، أي إنَّ التكليف هو “الحبل” 

ا  الذي يمس��ك به الإنس��ان ليصعد في قوس الصعود، عن الإمام ع�يّل j: »أمََّ

بعَْدُ، فإَِنَّ اللَّهَ سُ��بْحَانهَُ وَتعََاَىل خَلقََ الخَْلقَْ حِيَن خَلقََهُمْ غَنِيًّا عَنْ طاَعَتِهِمْ، آمِنًا مِنْ 

ُّهُ مَعْصِية مَنْ عَصَاهُ، وَلا تنَْفَعُهُ طاَعَةُ مَنْ أطَاَعَهُ«)))، ويقول  مَعْصِيَتِهِ��مْ، لأنََّهُ لا تُرض

)العلام��ة الطباطبائي(: »فالعبادة غرض الخلق، وك�امل العبادة -وهو الخلوص- 

غ��رض العبادة، والمعرفة -وهي الولاية- غ��رض الخلوص... وحقيقة العبادة هي 

التي تجعل العبد على صلة بمولاه، فيستمدّ منه الكمال«))).

3 - فلسفة الابتلاء والسُنن التاريخيَّة

َيَاةَ  ِي خَلَقَ المَْوتَْ وَالْح الابتلاء ه��و الآليَّة الديناميكيَّة التي تحرِّك التاريخ وحياة الف��رد، ﴿الَّذ

نْ يَقُولوُا آمَنَّا وَهُمْ لا 
َ
كُوا أ َ نْ يُتْر

َ
حَسِبَ النَّاسُ أ

َ
حْسَنُ عَمَل﴾ ]الملُك: ٢[ ﴿أ

َ
يُّكُمْ أ

َ
َبْلُوَكُمْ أ لِي

مة الطباطبائي(: »إنّ السُ��نّة الإلهيَّة هي أن لا يترك الناس  يُفْتَنُونَ﴾ ]العنكبوت: ٢[، يقول )العّال
وشأنهم فيدّعوا الإيمان لأنفسهم، ويقتصروا على مجردّ القول بل يمتحنوا ويبتلوا بالفتنة... ليتميَّز 

الصادق في إيمانه من الكاذب... وهذه الفتنة والامتحان سُ��نَّة جارية«))). وعليه، يصبح الابتلاء 

ة أسباب: من ذاتيَّات وجود الإنسان، وذلك لعدَّ

الابتلاء بوصفه صناعة للإنس��ان: يرى الش��يخ )مصباح الي��زدي( أنَّ الدنيا هي “دار ��

حركة”، والحركة تتطلَّب »مح��رِّكًا« و»مقاومة«، وأنَّ الابتلاءات )الخير والشر( هي 

المقاومة التي تصنع “عضلات” الروح، فلا يمكن تصوُّر “كمال” بدون “اختيار”، ولا 

“اختيار” دون “فتنة” وتمحيص، يقول: »بما أنّ كمال الإنسان هو كمال اختياري... 

1 - محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، ص ٣٠٣، الخطبة ١٩٣ )خطبة 
المتَّقين(.

2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ٣٨٢.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٦، ص ١٠٠ )في تفسير سورة العنكبوت، آية ٢(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



154

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

دة، والوس��ائل المتنوِّعة للعمل،  فلا بدّ من توفرّ الأرضيَّة المختلفة، والطرق المتعدِّ

وتوفّر الميول والدوافع المتضادّة، لكي يتحقّق الانتخاب والاختيار، ومن دون ذلك 

لا معنى للاختيار«))). على ذلك، فإنَّ الابتلاء هو الذي يخرج “مكنونات الصدور” 

ويحوِّل “الإيمان النظري” إلى “يقين شهودي”.

ج�امل الشّر: في كتابه »م��ا وراء الشّر«، يفكِّك الش��يخ )مصباح( معضلة الشرور ��

بالق��ول إنَّ الشرور )كالمرض، والكوارث، والظلم( هي أمور »نس��بيَّة« و»عدميَّة« 

)فق��دان للكمال())) ، وهي ضروريَّ��ة في النظام الكِّيل للعالم الم��ادّي)))؛ فتضادّ 

ة “النصر”،  الأش��ياء هو الذي يولِّد الحركة، وألم “الجه��اد” ضروري لتحصيل لذَّ

ومرارة “الصبر” ضروريَّة لحلاوة “المق��ام المحمود”، بالتالي تصبح الشرور هي 

“السلالم” التي يرتقي عليها الإنسان إذا أحسن التعامل معها.

السُنَن التاريخيَّة: ينتقل )السيد علي الخامنئي( و)السيد الصدر( بمفهوم الابتلاء ��

م��ن الفرد إلى “المجتمع”، من خلال القول إنَّ التاريخ تحكمه “سُ��نَن” صارمة 

هي:

نْفُسِهِمْ﴾ ◌◌
َ
وا مَا بأِ ُ ُ مَا بقَِوْمٍ حَتَّى يُغَيِّر سُ��نَّة التغيير: ﴿إنَِّ الَلّهَ لَا يُغَيِّر

]الرعد: ١١[، أي إنَّ التغيير الخارجي )الس��ياسي/الاجتماعي( هو 

مرآة للتغيير الداخلي )النفسي/العقدي/الإيماني/الثقافي())).

سُ��نَّة الاس��تدراج: أي إنَّ إمهال الظالمين ليس غفلة، بل هو قانون ◌◌

“الإملاء” ليزدادوا إثماً وتكتمل الحجة))).

1 - محمد تقي مصباح اليزدي: معرفة الإنسان، ص ١٥٦.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلسفة، ج ٢، ص ٤١٦، الدرس التاسع والخمسون.

3 - محمد تقي مصباح اليزدي: دروس في العقيدة الإسلاميَّة، ج ٢، ص ١٦٠ )مبحث العدل الإلهي(.
4 - محمد باقر الصدر: المدرسة القرآنيَّة )محاضرات في التفسير الموضوعي(، ص ١٢٥، محاضرة ‘سنن 

التاريخ في القرآن الكريم’.
5 - علي الخامنئي: سنن التاريخ في القرآن الكريم، ص ٧٣ )بتصرف في العنوان(، وانظر الأصل الروائي في: 

محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ٢، ص ٤٥٢، ح ١.



155 10

سُ��نَّة التداول والاستبدال: أي إنَّ الحضارات التي تتخَّىل عن قِيمَها ◌◌

)أو الجهاد في سبيل هذه القيم( تسقط حتًام وتسُتبدَل بغيرها))).

مات  وهذه السُ��نن تعطي للمؤمن »بصيرة تاريخيَّة« وتمكّنه من توقعّ المس��تقبل بناءً على مقدِّ

الحاضر.

الانتصار على الشيطان: وفي خضم هذا الصراع الوجودي لا يمكن إغفال دور ��

“القطب السالب” المتمثِّل في الشيطان؛ فالقرآن لا يطرح الشيطان باعتباره »إله 

الشّر« )كما في الثنويَّة المجوسيَّة(، بل يطرحه  »محكَّ اختبار« ضروريّ لتفعيل 

حُريَّة الإنسان، وتكمن خطورة هذا العدوّ في استراتيجيَّته القائمة على “التزيين” 

رْضِ﴾ ]الحجر: ٣٩[؛ أي التلاعب بمنظومة الإدراك لقلب 
َ َّ لهَُمْ فِي الْأ زَيِّنَن

ُ ﴿لَأ

م��ة الطباطبائي(:  الحقائق )تس��مية المعصية حُريَّ��ة، والظلم قوَّة(. يقول )العّال

»والتزيين هو تحس�ني صورة الشيء بحيث تميل إليه النفس وتنجذب نحوه... 

ا هي باستعمال ما  ونس��بة التزيين إليه ]إلى الشيطان[ بما أنَّه يغوي الإنسان، إنَّم

في الإنس��ان من الأدوات والقوى الباعثة إلى الشّر والفس��اد... فليس للشيطان 

ا  ا، ولا أن يتصرَّف في الكون بالإيجاد والإعدام، وإنَّم أنْ يحيي باطًال ويميتاً حقًّ

له أن يدعو الإنسان إلى الباطل بتزيينه«)))، وبهذا، يصبح جهاد النفس مزدوجًا: 

جهاد ضدّ “الرغبات الداخليَّة« الجامحة، وجهاد ضدّ »الوس��اوس الخارجيَّة« 

المزينّة، وهذا التركيب هو الذي يجعل انتصار الإنس��ان »إنجازاً كونيًّا« يستحقّ 

عليه مقام الخلافة؛ إذ إنَّه انتصر بـ “العقل والإرادة” على كائنٍ يراكمُ خبرة الغواية 

منذ آلاف السنين.

تين( رابعًا: العقل والوحي )تكامل الحجَّ

ولكي ينجح الإنس��ان في خوض غمار هذا الابتلاء المصيري، كان لا بدَّ له من أدوات معرفيَّة 

1 - علي الخامنئي: طرح كلي للفكر الإسلامي في القرآن ، ص ٤٤٦.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٢، ص ١٦٤ )في تفسير سورة الحجر، آية ٣٩(.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



156

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ت�ني متكاملتين، هما العقل  تهديه الس��بيل؛ ومن هنا تتجَّىل حكمة الله في تزويد الإنس��ان بحجَّ

والوحي، وهنا يبرز تميُّز المدرسة الإماميَّة برفضها القاطع للثنائيَّة المفتعلة بين »العقل« و»النقل«، 

: س لعلاقة عضويَّة تكامليَّة بينهما، من خلال القول إنَّ وتؤسِّ

ة الباطنة 1 - العقل: الحجَّ

 : ِ تْني يس��تند الفكر الشيعي إلى حديث تأس��يسي للإمام الكاظم j: »إنَِّ للَِّهِ عََىل النَّاسِ حُجَّ

ا البْاَطِنَةُ فاَلعُْقُولُ«)))، والذي  َِّمئةُ، وَأمََّ  نَبِْياَءُ وَاْأل ا الظَّاهِرةَُ فاَلرُّسُلُ وَاْأل ةً باَطِنَةً، فأَمََّ ةً ظاَهِرةًَ وَحُجَّ حُجَّ

تفرّع عنه مجموعة من الحقائق، وهي:

أ أولويَّة العقل: العقل هو “الرسول الداخلي”. به يعُرف الله، وبه تثبت النبوَّة، وأنَّه لا 	.

يمكن قبول “النقل” )الوحي( إلا بعد أن يصادق عليه “العقل”)))، وأنَّه إذا تعارض 

ظاهر النق��ل مع قطعي العقل، يؤُوَّل النقل؛ لأنَّ الل��ه لا يمكن أن يناقض حكمته 

المودعة في عقول مخلوقيه )بما أنَّ منشأ هذه الحكمة هي منه -تعالى- كما تقدّم(.

ب التحسين والتقبيح العقليَّان: خلافاً للأشاعرة الذين قالوا إنَّ الحَسن ما حسّنه الشرع 	.

والقبيح ما قبّحه الشرع، تؤمن مدرسة أهل البيت  بأنَّ العقل يدرك -ذاتيًّا- حُسن 

الأفع��ال وقبحها )كالعدل والظلم(. بينما يأتي الشرع »مؤكِّدًا« و»مرش��دًا« ومثيراً 

سًا للقِيَم من العدم))). لدفائن العقول، وليس مؤسِّ

ة الظاهرة 2 - الوحي: الحجَّ

رغم عظمة العقل، لكنَّه محدود بحدود الزمان والمكان والتجربة، وقاصٌر عن إدراك تفاصيل 

الشريعة، وعوالم الغَيب، وتفاصيل المعاد، والمصالح الخفيَّة للأحكام، هنا يحتاج الإنسان إلى 

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ١، ص ١٦، كتاب ‘العقل والجهل’، ح ١٢.
2 - الحسن بن يوسف الحلي )العلامة(: كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، ص 256، المقصد الثالث، 

الفصل الأول.
3 - محمد رضا المظفر: عقائد الإماميَّة، ص 41، عقيدتنا في العدل.



157 10

لطفٍ إلهيٍّ خاصّ وهو الوحي، ليؤدِّي عددًا من الوظائف الوجوديَّة، وهي:

أ الوظيف��ة التكميليَّة:  يأتي الوحي ليملأ الفراغات الت��ي لا يطالها العقل؛ فالوحي 	.

م “خارطة الطريق” التفصيليَّة )الشريعة( التي تضمن سعادة الإنسان في الدارين  يقدِّ

والطريق الأي�رس لتكامله المعنوي)))، يقول )العّالمة الطباطبائي(: »إنَّ العقل وإن 

كان يدع��و إلى صلاح الاجتماع والعدل العمومي من جه��ة ما يرى فيه من الخير 

والصلاح، لكنَّه لا يرى بأسًا بمخالفة ذلك إذا دعت إليه شهوة أو غضب... فكانت 

العناية الإلهيَّة توجب أن يجبر هذا النقص ويتم هذا الأمر بش��عور آخر وهو الذي 

نسميه بالوحي.«))).

ب العلم: تأسيسًا على ما ذهب إليه )الشيخ جوادي الآملي( من رفض تقسيم العلم إلى 	.

“ديني” و”بشري”، وانطلاقاً من رؤية أنَّ العقل “مصباح” يكش��ف الواقع، وبما أنَّ 

الواق��ع هو “فعل الله” )الطبيعة(، والوحي هو “قول الله” )الكتاب(، فلا يمكن أن 

يتعارضا أو يفترقا. وبناءً على هذه القاعدة، يصبح العلم التجريبي القطعي »علًام 

دينيًّا«... ومردّ ذلك أنَّه يكش��ف عن آيات الله في الآفاق، فيما التعارض الموهوم 

ا القطعيان فلا يتعارضان  يحدث بين »نظريَّات علميَّة ظنِّيَّة« و»فهم ديني خاطئ«، أمَّ

أب��دًا، وهنا تثبت الحاكميَّ��ة المعرفيَّة للفطرة على الوح��ي، وللوحي على التجربة 

والمشاهدات الماديَّة)))، وهذا له أثره المعرفّي البالغ في تعريف الإنسان وعلاقته 

مع الأطراف الأربعة الأخرى في الوجود )الله - النفس - الإنسان - الطبيعة(.

م من دور العقل البرهاني، لا يمكن إغفال »المعرف��ة القلبيَّة« بوصفها أداة  مضافاً إلى ما تق��دَّ

إدراك مركزيَّ��ة في البني��ة الإنس��انيَّة؛ إذ إنَّ القرآن الكريم لم يحصر الإدراك في الدماغ، بل أش��ار 

بوض��وح إلى وظيفة القلب المعرفيَّة في قوله -تعالى-: ﴿لهَُمْ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بهَِا﴾ ]الأعراف: 

ا نس��ب الفقه إلى القل��ب؛ لأنَّه هو الذي يميِّز  ١٧٩[، »فالقل��ب ه��و الذي يدرك ويعقل... وإنَّم

1 - محمد حسين الطباطبائي: الشيعة في الإسلام، ص ٧٣.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٢، ص ١٤٨.

3 - عبد الله جوادي الآملي: منزلة العقل في هندسة المعرفة الدينيَّة، ص.ص. ١٦٠-١٦١.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



158

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الحقّ من الباط��ل، والخير من الشّر، والنافع من الضارّ، وهو المطبوع في جبلَّته الإنس��انيَّة«)))، 

وه��ذا “الفقه القلب��ي” يختلف جوهريًّا ع��ن “العقل البرهاني”؛ فبينما ي��درك العقل “المفاهيم” 

الكلِّيَّة وصور الأش��ياء، يقوم القلب بإدراك “الحقائق” الوجوديَّة عبر الشهود المباشر. ومن هنا، 

تتكام��ل الأدوات المعرفيَّ��ة؛ فالعقل يثبت وجود الصان��ع بالدليل، والقلب يت��ذوَّق حلاوة هذا 

دًا لكليهما. وعليه، فإنَّ تعطيل المعرفة القلبيَّة يؤدِّي  الوجود بالقرب، والوحي يأتي مهيمنًا ومسدِّ

 ﴾ دُورِ بْصَ��ارُ وَلَكِنْ تَعْمَى الْقُلُوبُ الَِّي�تِ� فِي الصُّ
َ إلى “العم��ى الروح��ي” ﴿فَإنَِّهَا لَا تَعْمَى الْأ

مة الطباطبائي(: »فإنَّها لا تعمى الأبصار ولكن تعمى القلوب التي في  ]الحج: ٤٦[، يقول )العّال

الصدور... والمراد بالعمى عمى البصيرة، وهو ذهاب نور العلم والإيمان، وعدم اهتداء النفس 

إلى الح��قّ«)))، وهو ما يفِّرس طغيان النزعة الماديَّة الغربيَّة التي اعتمدت »العقل الأداتي« وألغت 

»القلب الشهودي«، ما أدَّى إلى تشيُّؤ الإنسان واغترابه عن ذاته.

خامسًا: كرامة الإنسان وتفكيك الهيمنة الحقوقيَّة الغربيَّة

في هذا المبحث، ننتقل من التأصيل النظري إلى الاشتباك المعرفي مع المفاهيم الحديثة، لنبّني 

س القرآن لـ »كرامة حقيقيَّة« في مقابل »الكرامة البروتوكوليَّة« في المواثيق الدوليَّة. كيف يؤسِّ

1 - الكرامة في القرآن: بين الذاتيَّة والاكتسابيَّة

يميِّز علماء مدرسة أهل البيت  بين نوعين من الكرامة في القرآن:

أ. الكرامة الذاتيَّة

مْنَا بِين آدَمَ﴾ ]الإسراء: ٧٠[، ومصدر هذه الكرامة  التي ذكرت في قوله -تعالى-: ﴿وَلَقَدْ كَرَّ

ه��ي »هبة إلهيَّ��ة« مرتبطة بأصل الخلقة )النفخ��ة، العقل، الفطرة(، وتش��مل كلّ البشر )مؤمنهم 

وكافرهم، برهم وفاجرهم()))، وتشمل كلّ إنسان، بما هو إنسان، فتكون له حرمة، وحقّ في الحياة، 

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٨، ص ٣٠٤ )في تفسير سورة الأعراف، آية ١٧٩(.

2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٤، ص ٣٩١ )في تفسير سورة الحج، آية ٤٦(.
3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٣، ص ١٥٦.



159 10

وحقّ في التملكّ، وحقّ في الاختيار، كما تتميّز هذه الكرامة بالثبات وعدم القابليَّة للإسقاط، فلا 

يَّته للآخرين، كما عن أبي عبد  يحقّ لأحد، ولا للإنسان نفسه، أن يهين إنسانيَّته أو يتنازل عن حُرِّ

الله j قال: “إنَّ الله -تبارك وتعالى- فوّض إلى المؤمن كل شيء إلا إذلال نفسه”))).

ب. الكرامة الاكتسابيَّة
تْقَاكُمْ﴾ ]الحجرات: ١٣[، ومصدر 

َ
ِ أ كْرَمَكُمْ عِنْدَ الَلّه

َ
وهي مصداق قوله -تعالى-: ﴿إنَِّ أ

هذه الكرامة هو العمل، والتقوى، والعلم، والجهاد. هذه الكرامة هي “معيار التفاضل” عند الله، 

ومن صفاتها هو الديناميكيَّة، فيمكن للإنسان أن يكتسبها فيرقى إلى مقام “خليفة الله”، ويمكن 

أن يخسرها فيرتدّ إلى “أس��فل سافلين”)))، ويبتنى على س��لوك الإنسان جزاء بلحاظ هذه البُعد، 

فمن يفقد الكرامة الاكتسابيَّة )بالكفر والظلم( لا يفقد حقوقه الطبيعيَّة )كالعدل في المحاكمة(، 

لكنَّه يفقد »القيمة المعنويَّة« و»الولاية« و»الحياة الطيِّبة”.

2 - تفكيك التوظيف الغربي لمصطلح »حقوق الإنسان«

م المفكِّرون الإسلاميّون نقدًا جذريًّا لمنظومة »حقوق الإنسان« الغربيَّة )الليبراليَّة(، ولكن  يقدِّ

ليس رفضًا لمبدأ الحقوق، بل كش��فًا للخلل في »الأسُُ��س الفلس��فيَّة« و»التوظيف الس��ياسّي« 

للنظريَّات المطروحة، وذلك من خلال:

أ. نقد الأساس الفلسفي )الهيومانيزم/الأنسنة(

تقوم الحقوق الغربيَّة على “مركزيَّة الإنسان” )Humanism( الذي يعتبر نفسه »مالكًا« لنفسه 

ومشّرعًا للقِيمَ، مستقًّال عن الغَيب)))، فيصل إلى نتيجة مفادها:

• الس��يادة المطلقة: حيث يرى الغرب أنَّ الإنس��ان حُرّ في جس��ده وحياته )له حقّ 	

الانتحار، والإجهاض، والمثليَّة(، وعلى النقيض من ذلك، يرى فلاسفة مدرسة أهل 

البيت  أنَّ هذا “تأليه للإنسان”، بينما الإنسان في الإسلام “مملوك” لله، وحُرّيَّته 

1 - محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، ج ٥، ص ٦٣، كتاب ‘الجهاد’، باب ‘أن المؤمن لا يذل نفسه’، ح ٢.
2 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٨، ص ٣٢٨.

3 - محمد تقي مصباح اليزدي: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، ص ٢٧.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



160

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

هي حريَّة “مسؤولة” في إطار الملكيَّة الإلهيَّة، وأنَّ حقوق الإنسان هي في جوهرها 

“واجبات” تجاه الخالق وتجاه الذات، يقول )الشهيد مطهري(: »إنَّ الإسلام يرى 

أنَّ الإنسان ليس مالكًا لنفسه، فليس له أن ينتحر أو يضّر نفسه، أو يسقط كرامته... 

فالحُريَّة في الإسلام حُريَّة مسؤولة، وليست تحلًال من القيود والمسؤوليَّات، وهي 

مقيَّدة بعدم الخروج عن الحدود الإلهيَّة«))).

• نس��بيَّة القِيَ��م: بناءً على فص��ل الحقوق عن الدي��ن والفطرة، أصبح��ت الحقوق 	

ا اليوم،  »توافقيَّة« و»نس��بيَّة«، فالذي يمكن أن يكون جريمة بالأمس قد يصبح حقًّ

بينما يربط الإس�الم الحقوق بـ “الحقّ المطلق” )الله( وبالفطرة الثابتة، ما يمنحها 

يات، في هذا السياق، يقول )الشيخ  قدسيَّة وثباتاً لا يخضع للأهواء تحت أي مسمَّ

ة بتغّري أهواء الناس ورغباتهم، فما كان  مصب��اح يزدي(: »إنّ القوانين الغربيَّة متغّري

ا مشروعًا إذا وافقت عليه الأكثريَّة البرلمانيَّة...  جريمة بالأمس قد يصبح اليوم حقًّ

ا في الإس�الم، فالحقّ ثابت ثب��وت القِيَم الفطريَّة، ولا يتغ�َّر�يَّ بتغّري الأهواء«)))،  أمَّ

ة  مة الطباطبائي(: »فالقوانين المدنيَّة الحاضرة... مبنيَّة على إرادة الأمَُّ ويقول )العّال

ا الإس�الم فقد بنى سُنَّته  )أو إرادة الأغلبيَّة(... لا على موافقة الحقّ والواقع... وأمَّ

الجاريَّة وقوانينه الموضوعة على أس��اس الحقّ الفطري والتوحيد، لا على أساس 

إرادة الناس«))).

ب. نقد التشيُّؤ والتسليع

ى »الانتهاك التقني  بعد بلوغ الحضارة الماديَّة مرحلة من التفوّق التقني جرى التأسيس لما يسُمَّ

للمق��دَّس«، بحيث حوّلت الحضارة الماديَّة الإنس��ان من »غاية« )صاحل كرامة( إلى “وس��يلة” 

يَّنَتْ  رْضُ زخُْرُفَهَا وَازَّ
َ خَذَتِ الْأ

َ
ٰ إذَِا أ )صاح��ب ثمن(، ولعلَّ ذلك مصداق قوله -تعالى-: ﴿حَتَّى

نَّهُمْ قَادِرُونَ عَلَيْهَا...﴾ ]يونس: ٢٤[، ويتجَّىل ذلك في عدة ممارسات:
َ
هْلُهَا أ

َ
وَظَنَّ أ

1 - مرتضى المطهري: نظام حقوق المرأة في الإسلام، ص ١٤٢.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، ص ٧٣.

3 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٤، ص ٩٦ )في تفسير سورة النساء، آية ١(.



161 10

تس��ليع الإنس��ان: من خلال التقنيَّ��ات الحديثة )تأجير الأرح��ام، وبيع الأعضاء، ��

والتلاعب الجيني، وتجارة الجنس،...( حوَّلت التقنيَّة/الحضارة الغربيَّة الإنس��ان 

إلى “س��لعة” تبُاع وتش�رتى، وإلى »عيِّنة مخبريَّة«، بينما الإس�الم، بربطه الإنسان 

سً��ا« حول الجس��د والروح يمنع هذا التسليع  بالروح الإلهيَّة، يضع “س��ياجًا مقدَّ

ويعتبر الإنسان »غاية الغايات« في عالم الخَلق))).

وَهْمُ الفردوس الأرضي: فيما تعِد التقنيَّة بـ “الخلود” و»الرفاهيَّة« ﴿.. وَتَتَّخِذُونَ ��

ونَ﴾ ]الش��عراء: ١٢٩[، لكنَّها في الواقع تس��لب الإنس��ان  ُ َْخلُد مَصَانعَِ لَعَلَّكُمْ ت
“إنسانيَّته” وتحوِّله إلى “آلة”، بينما يرى الإسلام الخلود في “التكامل الروحي” لا 

في “التعديل الجيني”.

ج. نقد نسبيَّة القِيَم

علاوة على ذلك، يظهر التباين الجذري بين القراءتين في »منشأ الحقوق«؛ فالفلسفة السياسيَّة 

الغربيَّة الحديثة تس��تند في مجملها إلى نظريَّات »العقد الاجتماعي«، التي تفترض أنَّ الإنس��ان 

»ذئب لأخيه الإنس��ان«، وأنَّ الحقوق والقوانين نش��أت نتيجة »اتفاق ب�رشي« بدافع الخوف أو 

ة وقابلة للنقض بمجرَّد تغّري المصالح أو موازين القوى.  تبادل المصالح، ما يجعل الحقوق هشَّ

��س القرآن الحقوق على “الميثاق الفط��ري” و“العهد الوجودي” بين الخالق  وفي المقابل، يؤسِّ

والمخلوق؛ فحقوق الإنس��ان في الإس�الم هي »استحقاقات وجوديَّة« س��ابقة على أي مجتمع 

أو دولة، وليس��ت منحة م��ن حاكم أو نتاج تصوي��ت ديمقراطي، يقول )الش��هيد مطهري(: »إنَّ 

حقوق الإنسان لم يشرِّعها أحد، ولم يقرِّرها مجلس من المجالس... إنَّ هذه الحقوق وُلدت مع 

الإنسان... فهي توأم تكوينه، وتدخل في صميم خلقته... فليست الحقوق وضعيَّة اعتباريَّة، بل 

ه��ي حقوق تكوينيَّة فطريَّة«)))، ونتيجة لذلك، فإنَّ انتهاك حقّ أي إنس��ان لا يعتبر مجرَّد مخالفة 

ة إلزاميَّة  قانونيَّة بل هو “عدوان على الله” وخيانة للميثاق، ما يمنح منظومة الحقوق الإسلاميَّة قوَّ

وضمانة خُلقُيَّة تفتقدها القوانين الوضعيَّة الجافَّة.

1 - الفيض الكاشاني: علم اليقين في أصول الدين، ج ١، ص ٣٨١، المقصد الأول.
2 - مرتضى المطهري: نظام حقوق المرأة في الإسلام، ص ١٥٦.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



162

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

د. نقد الفردانيَّة

س الفرد  وهن��ا يبرز تباين آخر لا يقلّ أهميَّ��ة، يتعلَّق بمفهوم »الفردانيَّة«؛ فالحق��وق الغربيَّة تقدِّ

ة في صراع مع الآخرين، ما يولِّد مجتمعًا  باعتباره “ذرَّة منفصلة” تس��عى لتحقيق مصلحتها الخاصَّ

م الرؤية القرآنيَّة الإنس��ان كائنًا »مترابطاً وجوديًّا« مع أخيه  مفكَّكًا تحكمه الأنانيَّة المقننة، بينما تقدِّ

َاءُ بَعْضٍ﴾ ]التوبة: ٧١[؛  وْلِي
َ
الإنس��ان عبر مفهوم »الولاية«: ﴿وَالمُْؤْمِنُونَ وَالمُْؤْمِنَاتُ بَعْضُهُ��مْ أ

فالعلاقة هنا ليس��ت مج��رَّد “احترام حدود” )كما في الليبراليَّة(، بل ه��ي علاقة »تكامل وتراحم«؛ 

فالإنس��ان في الإس�الم لا يكتمل إيمانه ولا تتحقَّق إنس��انيَّته إلا بالانصهار في “الجس��د الواحد” 

ة(؛ حيث يصبح همّ الآخر هو همّ الذات، وتتحوَّل الخدمة الاجتماعيَّة من “عمل تطوُّعي” إلى  )الأمَُّ

مة الطباطبائي(: »فالمجتمع الإسلامي  “واجب ديني” وجزء من مسار التكامل الروحي، يقول )العّال

في تآلف أفراده وتراحمهم وتعاطفهم كالبدن الواحد، إذا اشتكى منه عضو تداعى له سائر الأعضاء 

بالسهر والحمى... فالولاية المذكورة في الآية: )والمؤمنون والمؤمنات بعضهم أولياء بعض( تشير 

إلى التلاحم والامتزاج الروحي الذي يجعل المجتمع كالفرد الواحد في الس��عي نحو الغرض«)))، 

ا في النظام الحقوقي الإسلامي فلا ينُظر إلى الفرد بما هو  ويقول )الش��يخ مصباح اليزدي(: »...أمَّ

كائن منفصل عن الآخرين، يس��عى لتحقيق مصالحه الخاصة ولو على حسابهم... بل إنّ مصلحة 

الفرد مرتبطة بمصلحة المجتمع، وهناك مسؤوليَّة تضامنيَّة )كلُّكم راع وكلُّكم مسؤول عن رعيَّته(«))).

سادسًا: قوس الصعود والعودة إلى المطلق )المعَاد(

بعد استعراض المسار الحقوقي والوظيفي للإنسان في نشأته الدنيويَّة، يعود بنا السياق القرآني 

ليغلق الدائرة الوجوديَّة، مؤكِّدًا أنَّ كلَّ هذا السعي ليس إلا مرحلة تمهيديَّة للعودة الكبرى تكمل 

الدائرة الوجوديَّة بـ »قوس الصعود«، مؤذنة أنَّ رحلة الإنسان لا تنتهي بالموت، لكنَّه بمثابة “ولادة 

ثانية« وانعتاق من س��جن المادَّة وعبورٌ لقنطرة الحياة الدنيا، ولفهم تأثير هذا المبدأ على تعريف 

“ماهيَّة الإنسان” يجب التأسيس لعدد من الحقائق:

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ٩، ص ٣٣٨ )في تفسير سورة التوبة، آية ٧١(.
2 - محمد تقي مصباح اليزدي: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، ص ٨٩.



163 10

1 - الحركة الجوهريَّة نحو المعاد

تأسيسًا على مباني الحكمة المتعاليَّة، فإنَّ الإنسان في حركة جوهريَّة دائمة. الدنيا هي »رحم« 

تتش��كَّل فيه »النفس« بناءً على أعمالها، والإنس��ان فيها يبني »هويَّته الأخُرويَّة« بيده، وذلك من 

خلال:

أ م الأعمال: إنَّ يوم القيامة ليس مجرَّد محاكمة قانونيَّة بل هو “ظهور الحقائق” 	. تجسُّ

ا﴾ ]الكهف: ٤٩[، فإنَّ  ً ائرُِ﴾ ]الطارق: ٩[ ﴿وَوجََدُوا مَا عَمِلُوا حَاضِر َ ﴿يوَْمَ تُبْلَى السَّر
م” وتصبح هي نعيمه أو عذابه، فالصلاة  الأعمال التي قام بها الإنسان في الدنيا “تتجسَّ

مة الطباطبائي(: »وقوله: )ووجدوا ما  تصبح نورًا، والظلم يصبح ظلُمُات، يقول )العّال

عملوا حاضًرا( أي وجدوا أعمالهم نفسها حاضرة... والآية من أوضح الآيات الدالَّة 

م الأعمال، وحضور العمل نفسه بوجوده الأخُروي، خيراً كان أو شرًّا«))). على تجسُّ

ب خلود النفس الإنسانيَّة: لأنَّها مجرَّدة، لا تقبل الفناء، فالموت هو خلع لباس البدن 	.

ولبس لباس آخر )بدن مثالي أو أخُروي())).

واستكماًال لهذا المشهد، تلعب »النيَّة« دور »المهندس الجيني« لهذه الصور الأخُرويَّة؛ ففي 

الرؤية الإس�الميَّة، لا قيمة للفعل الفيزيائي بحدّ ذاته إذا خلا من الروح )القصد( بل إن النيَّة هي 

د »ماهيَّة« العمل وتأثيره في بناء النف��س، يقول النبي الأكرم a: »إنَّ الله لا ينظر إلى  الت��ي تحدِّ

صورك��م ولا إلى أموالكم، ولك��ن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم«))). ولذلك، قد يقوم ش��خصان 

بالفعل الظاهري نفس��ه )كإنفاق الم��ال(، لكن أحدهما يبني به »صرحً��ا في الجنَّة« لكونه صدر 

ع��ن إخلاص، والآخر يبني به “ن��ارًا تحرقه” لكونه ص��در عن رياء. ومن هنا، ف��إنَّ مشروع بناء 

الذات في الإس�الم يركز على “تطهير الدوافع” قبل تكثير الأفعال؛ لأنَّ »الله لا ينظر إلى صوركم 

وأموالك��م، ولكن ينظر إلى قلوبكم وأعمالكم«، ما يجعل »النيَّ��ة« هي المعيار الحقيقي لتقويم 

الرقي الإنساني، بعكس الماديَّة التي تقيس النجاح بالأرقام والنتائج الظاهرة فقط.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ج ١٣، ص ٣٢٦ )تفسير سورة الكهف، آية ٤٩(.
2 - محمد حسين الطباطبائي: نهايَّة الحكمة، المرحلة الثانيَّة عشرة، الفصل السادس عشر، ص ٣٣١.

3 - الطوسي: الأمالي، ص ٥٣٦، ح ١١٦٢.

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



164

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

2 - لقاء الله: الغاية القصوى

قيِهِ﴾ ]الانش��قاق: ٦[، ترى مدرسة أهل  ِّكَ كَدْحًا فَمَُال دِحٌ إلَِى رَب نسَْ��انُ إنِكََّ كَا ِ
يُّهَا الْإ

َ
﴿ياَ أ

البيت  أن غاية الإنس��ان ليست “الجنة” )بمعنى الأكل والشرب والملذات الحسيَّة( فقط، بل 

ة(، وجنَّة الصفات  ة مراتب، فهناك جنَّة الأعمال )للعامَّ »لق��اء الله«، كما أنَّ الجنَّة )الغاية( لها عدَّ

)للأب��رار(، وجنَّة الذات )للمقرِّبين( ﴿فِي مَقْعَدِ صِدْقٍ عِنْدَ مَليِكٍ مُقْتَدِرٍ﴾ ]القمر: ٥٥[. وهي 

ة التي توصل الإنس��ان في الدنيا إلى حيث لا يرى إلا الله، وتلك هي  امتداد لمقام العبوديَّة الحقَّ

مة الطباطبائي(: »قوله -تعالى-: )في  “السعادة القصوى” التي خُلِق الإنسان لأجلها، يقول )العّال

مقع��د صدق عند مليك مقتدر(... وهذا المقام هو الحضور عند الله، وهو مقام القرب الذي لا 

حج��اب دونه، وهو الخلوص له تعالى، وفيه كمال العبوديَّة... وهذه جنة اللقاء، وهي فوق جنة 

الأعمال«))).

خاتمة

تخلص هذه الدراسة التأصيليَّة إلى أنَّ »البنية المتكاملة للإنسان« في القرآن لا تتحقَّق إلا عبر معادلة 

وجوديَّة خلاصتها: »البداية من الله )خلقًا وفطرة(، والمسير مع الله )عبوديَّة وتشريعًا وابتلاءً(، والنهاية 

إلى الله )لقاءً وحس��اباً(«، وفي هذا الس��ياق، يتَّضح أنَّ مصطلح »العبوديَّة« في مدرسة أهل البيت هو 

النقيض الجذري لـ »الاس��تعباد«؛ إذ إنَّ العبوديَّة لله تعني “التح��رُّر المطلق” من عبوديَّة الطواغيت، 

والأهواء، والخوف، والطمع؛ فحين يعلن الإنس��ان فق��ره المطلق للغني المطلق، فإنَّه يتصل بمصدر 

القوَّة، ويصبح “خليفة” حقيقيًا، وإنَّ جوهر العبوديَّة جوهرة كنهها الربوبيَّة، فبقدر ما يمحو الإنس��ان 

“أناه” ويفنى في إرادة الله، يمنحه الله »ولاية« على نفس��ه وعلى الكون. ففي مواجهة التش��يُّؤ الغربي 

 ، ، وكائنًا مكرَّمًا، وحُرًّا، ومسؤوًال م القرآن »الإنسان« بوصفه مشروعًا إلهيًّا عظيًام والعبثيَّة الماديَّة، يقدِّ

يحمل همّ الأمانة التي أشفقت منها السماوات والأرض، ويسير في كدح دائم نحو المطلق.

1 - محمد حسين الطباطبائي: الميزان في تفسير القرآن، ، ج ١٩، ص ٨٧.



165 10

المصادر والمراجع

• الحس��ن بن يوسف الحلي )العلامة(: كشف المراد في شرح تجريد الاعتقاد، تحقيق: حسن 	

زاده الآملي، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط ١٤، ١٤٣٣هـ.

• روح الله الخميني: الحكومة الإسلاميَّة، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ٣، ١٤٠١هـ.	

• صدر الدين محمد الشيرازي )ملا صدرا(: الحكمة المتعاليَّة في الأسفار العقليَّة الأربعة، دار 	

إحياء التراث العربي، بيروت، ط ٣، ١٩٨١م.

• عب��د الله الجوادي الآم�يل: المرأة في مرآة الج�الل والجمال، دار اله��ادي، بيروت، ط ١، 	

١٩٩٤م.

• ـــــــــــــــ: منزلة العقل في هندسة المعرفة الدينيَّة، مركز إسراء للنشر، قم، ط ١، ٢٠٠٧م.	

• علي الخامنئي: س��نن التاري��خ في القرآن الكريم، معهد المع��ارف الحكميَّة، بيروت، ط ١، 	

٢٠١١م.

• ــــــــــــــــ: طرح كلي للفكر الإسلامي في القرآن )مشروع الفكر الإسلامي(، دار صهبا، 	

طهران، ط١، ٢٠١٧م )أو: دار المعارف الحكميَّة، بيروت(.

• محم��د باقر الصدر: المدرس��ة القرآنيَّة )محاضرات في التفس�ري الموضوعي(، دار التعارف 	

للمطبوعات، بيروت، لا ط، ١٤٠١هـ.

• ــــــــــــــــ: فلسفتنا، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، د.ط، ١٩٨٢م.	

• محم��د باقر المجلسي: زاد المعاد )مفتاح الجنان(، تحقيق: علاء الدين الأعلمي، مؤسس��ة 	

الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط ١، ٢٠١٣م.

• محمد بن الحس��ن الطوسي: الأمالي، تحقيق: قسم الدراسات الإس�الميَّة، دار الثقافة، قم، 	

ط١، ١٤١٤هـ.

• محمد بن الحسين )الشريف الرضي( )جمع وترتيب(: نهج البلاغة، تحقيق: صبحي الصالح، 	

دار الكتاب العربي، بيروت، ط ١، ٢٠٠٧م.

• محم��د بن علي الص��دوق: التوحيد، تحقيق: هاش��م الحس��يني الطهراني، مؤسس��ة النشر 	

الإنسانُ في القُرآن: من العُبوديَّة إلى الاسْتِخلاف



166

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الإسلامي )جماعة المدرسين(، قم، لا ط، ١٣٩٨هـ.

• محمد بن يعقوب الكليني: الكافي، دار الكتب الإسلاميَّة، طهران، ط ٤، ١٤٠٧هـ.	

• محم��د تقي مصباح اليزدي: المنهج الجديد في تعليم الفلس��فة، دار التعارف للمطبوعات، 	

بيروت، ط ١، ١٩٩٩م.

• ـــــــــــــــــــــ: دروس في العقيدة الإس�الميَّة، مؤسس��ة الهدى للنشر، طهران، ط ١، 	

٢٠١٥م.

• ـــــــــــــــــــــ: معارف القرآن، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ١، ٢٠١٦م.	

• ـــــــــــــــــــــ: معرفة الإنسان، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ٢، ٢٠١١م.	

• ـــــــــــــــــــــ: نظرة عابرة إلى حقوق الإنسان، دار الهادي، بيروت، ط ١، ٢٠٠٦م.	

• محمد حس�ني الطباطبائي: الش��يعة في الإس�الم، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط ١، 	

١٩٩٩م.

• ــــــــــــــــــــــ: الميزان في تفسير القرآن، مؤسسة الأعلمي للمطبوعات، بيروت، ط 	

١، ١٩٩٧م.

• ــــــــــــــــــــــ: نهايَّة الحكمة، مؤسسة النشر الإسلامي، قم، ط ١، ١٤٢٢هـ.	

• محمد رضا المظفر: عقائد الإماميَّة، دار الصفوة، بيروت، ط ١، ٢٠١٢م.	

• محمد محس��ن الفيض الكاشاني: علم اليقين في أصول الدين، تحقيق: محسن بيدارفر، دار 	

بيدار، قم، ط ١، ١٤١٨هـ.

• مرتضى المطهري: نظام حقوق المرأة في الإس�الم، دار التعارف للمطبوعات، بيروت، ط١، 	

لا ت.

ةُ الِإنسَْانٍ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ



167 10

أ.د.م هبة جمال الدين)1(

ظه��رت حرك��ة المركزيَّ��ة الأفريقيَّة بوصفه��ا حركة فكريَّة اس��تعماريَّة ب�ني الأمريكان 

م��ن أص��ول أفريقيَّة نتيحة لآلام العبوديَّ��ة، ولكن اتخذت المعاناة مطيَّة للس��يطرة وتزييف 

التاريخ، وبدأت في التمركز حول الهويَّة الأفريقيَّة، وإعادة وضعها في الحضارة الإنس��انيَّة 

في ضوء تهميش��ها من قِبل الغرب خلال الحقبة الاس��تعماريَّة. وب��دأت في الادِّعاء بأنَّها 

أصل الحض��ارة الفرعونيَّة، وأنَّها حضارة أفريقيَّة، نافية أصول الش��عب المصري وارتباطه 

بالحض��ارة الفرعونيَّ��ة، ومطالبةً بحق��وق زائفة ض��د الدولة المصريَّة. فحاولت الدراس��ة 

الإجاب��ة عن تس��اؤلٍ رئيسٍ عن ماهيَّ��ة حرك��ة الأفروس��نتريك )Afrocentrism(، وأبرز 

ة بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة باعتبارها أيديولوجية اس��تعماريَّة  مقولاته��ا وادِّعاءتها الخاصَّ

إحلاليَّة. وتنقس��م الورقة إلى قس��مين رئيس�ني؛ يتناول مفهوم المركزيَّة الأفريقيَّة، وسياق 

ظهور المفهوم حركة الأفروس��نتريك “المركزيَّة الأفريقيَّة”، في�ام يتناول الثاني المقولات 

نه من افتراءات الجذور الزنجيَّة للحضارة  الأيديولوجيَّة لحركة المركزيَّة الأفريقيَّة وما تتضمَّ

الفرعونيَّة.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية:

ة
َّ
ة الاستعماري

َّ
ة الأفريقي

َّ
حركة المركزي

ة والطرح الفكري
َّ
بين المقولات الأيديولوجي

1 - الأستاذ المساعد بمعهد التخطيط القومي بجمهوريَّة مصر العربيَّة، رئيس قسم الدراسات المستقبليَّة.

الأفروسنتريك، زنجيَّة الحضارة، المركزيَّة الأفريقيَّة، المركزيَّة الأوروبيَّة، 

الحضارة الفرعونيَّة، ما بعد الحداثة.

دراسات وبحوث



16810

Studies and Research

Afrocentric Colonial Movement 
between Ideological Claims, 
Intellectual Discourse

Assist. Prof. Heba Gamal El-Din(1)

The Afrocentric movement emerged as an intellectual and colonial movement 
among African Americans in response to the suffering caused by slavery. 
However, this suffering was used as a means to exert control and distort history. 
The movement began to center around African identity, seeking to reposition it 
within human civilization in light of its marginalization by the West during the 
colonial period. It claimed to be the origin of the Pharaonic civilization, asserting 
that it was an African civilization, while denying the Egyptian people’s origins 
and their connection to Pharaonic heritage, and demanding unjust rights against 
the Egyptian state. This study attempts to answer a central question about 
the Afrocentrism, and what are its key claims regarding the so-called “Blackness” 
of the Pharaonic civilization, considering it an imperialist replacement ideology?
 The study is divided into two main sections: the first explores the concept of 
Afrocentrism and the context of its emergence, while the second delves into the 
ideological claims of the Afrocentric movement, particularly the allegations about 
the African roots of the Pharaonic civilization.

Abstract

Keywords: Afrocentric, Negritude, African Centrism, Eurocentrism, 
Pharaonic Civilization, Postmodernism.

1 - Assistant Professor at the National Planning Institute in the Arab Republic of Egypt, Head of the 
Department of Future Studies.



169 10

مة مقدِّ

ظهرت حركة المركزيَّة الأفريقيَّة مع ثلاثينيَّات القرن الماضي بوصفها حركة فكريَّة تدعو إلى الحقوق 

المدنيَّة للزنوج بالولايات المتحدة الأمريكيَّة، وأخذت في التبلور حتى الس��بعينيَّات؛ حيث اكتسبت 

ل للهُويَّة الأفريقيَّة بالعالم ودورها في الحضارة الإنسانيَّة، وسرعان  اسمها »المركزيَّة الأفريقيَّة«، لتؤصِّ

ما انتشرت بين الجاليات الأفريقيَّة جنوب الصحراء في أوروبا، وبين الأفارقة جنوب الصحراء، وببعض 

الأقلِّيّات الأفريقيَّة بالشتات. 

فحاولت الحركة خلق وعي جمعي يتش��ارك فيه الأفارقة الس��ود في الش��تات، وصفه البروفيسور 

)أس��انتي- Assanti( بأنَّه وع��ي لم يتأثَّر بقرون من الانفصال عن الق��ارة الأفريقيَّة، مؤكِّدًا على وجود 

ع “يغمره ش��عورًا عاطفيًّا  دة، مس��تندة إلى نظام ثقافي أفريقي واحد، يتجَّىل في التنوُّ هويَّة عالميَّة موحَّ

وثقافيًّا، يمكن وصفه بـ "الارتباط النفسي الذي يمتدّ عبر المحيط".))) 

وبدأتْ في هذا الصدد رفع شعارات تتَّهم العالم الغربي خلالها بالتآمر ضدّ المساهمات الأفريقيَّة في 

العالم واستهانة الغرب للحضارة الأفريقيَّة باعتبارها ميراثاً استعماريًّا يقاسي التبعيَّة في ضوء محاولات 

إخ��راج الأفارقة من عجلة التاريخ في ضوء علم أمراض العبوديَّ��ة. الأمر الذي دفعها إلى تقديم نهج 

عي أهميَّة إعادة النظر في المعرفة الإنس��انيَّة م��ن منظور أفريقي محوره التاريخ الأفريقي)))،  فكري يدَّ

ليق��ف الأفارقة بوصفهم وكلاء وممثِّلين وفاعلين في الحض��ارة الغربيَّة، وليس على هامش الحضارة 

والمش��اركة السياس��يَّة والاقتصاديَّة. الأمر الذي دفع الحركة إلى خلق إرث تاريخي يحقِّق لها الفخر 

1 - Tunde Adeleke: Africa and Afrocentric Historicism.
2 - centered towards the African histor

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



170

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

والمكان��ة أمام العالم، فوجدت أنَّ الردَّ المناس��ب على تلك الأفكار الاس��تعماريَّة، المتعلِّقة بالتفوّق 

الأبيض، هو وجود روابط تاريخيَّة يفخرون بها أمام العالم كلِّه، فوقع اختيارهم على الحضارة المصريَّة 

القديمة، لتكون المظلَّة التي يتحرَّكون من خلالها لإطفاء العزةّ والفخر والهيمنة والسيادة العالميَّة.

فأخذت في الادِّعاء بأنَّها أصل الحضارة الفرعونيَّة التي فتنت العالم الحديث بفنِّها وثقافتها،))) نافية 

حقيقة أصول الش��عب المصري، ومدّعية بأفريقيَّة الحضارة الفرعونيَّة، لتنكر وجود شعوب ملوَّنة في 

شمال القارة الأفريقيَّة، ومدّعية أنَّهم هم الشعب الأصلي للحضارة الفرعونيَّة، لتطالب بتوظيف اتفاقيَّة 

الش��عوب الأصليَّة بالأمم المتحّدة التي تفرض وضع سياسي واقتصادي لخلق حقّ للشعب الأصلي 

ضدّ الدولة الأمُّ، موظِّفة علم الآثار الجينيَّة)))  الذي يسعي إلى إعادة كتابة التاريخ والجغرافيا السياسيَّة 

والحدود السياسيَّة بناءً على الجينات، وبدأت مطالبات الحركة بتحليل جينات المومياوات الفرعونيَّة 

لخلق حقّ زائف، مع رفض رسميّ من الحكومة المصريَّة، وبدأت بالمطالبة بانفصال النوبة عن مصر؛ 

باعتبارها –وفقًا لمقولاتهم- أصل الحضارة الفرعونيَّة. 

في هذا الصدد، تحاول الورقة الإجابة عن تساؤل رئيس عن ماهيَّة حركة المركزيَّة الأفريقيَّة، وماهيَّة 

أبرز مقولاتها وادّعاءتها الخاصّة بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة باعتبارها أيديولوجية استعماريَّة إحلاليَّة.

في ضوء ما تقدّم، تنقسم الورقة إلى قسمين رئيسين؛ يتناول القسم الأوَّل مفهوم المركزيَّة الأفريقيَّة، 

وس��ياق ظهور المفه��وم حركة الأفروس��نتريك “المركزيَّة الأفريقيَّ��ة”، فيما يتن��اول الثاني المقولات 

نه من افتراءات الجذور الزنجيَّة للحضارة الفرعونيَّة.  الأيديولوجية لحركة المركزيَّة الأفريقيَّة، وما تتضمَّ

: السياق التاريخي والمفهوم أوًَّال

حاولت حركة الأفروسنتريك )Afrocentrism( إضفاء طابع معرفي على هويَّتها، فاتَّجه روَّادها إلى 

وصفها بـ “النظريَّة المعرفيَّة الشاملة”، لتصبح قادرة على تقديم نظرة علميَّة تفسيريَّة لمختلف جوانب 

الحي��اة ومجالاتها، بل وأكَّدوا على ارتباطها بالثقافة الأفريقيَّة المعادية للحضارة الغربيَّة المدَُانة -كما 

1 - Shahira Amin: Egyptians aren’t racist. They’re frustrated with Western appropriation of 
their ancient history.

2 - Genomic Archeology



171 10

يرونها- بإخفاء مساهمات الحضارة الأفريقيَّة صاحبة الفضل على العالم بأسره. 

س��عت هذه الحركة -في تسويقها بين المكوِّن البشري الأفريقي والعالميّ- إلى اكتساب التعاطف 

والمظلوميَّة عبر ربطها بذهنيَّة الاس��تعباد ومعانة العبوديَّة مأصلة لذلك الادعاء عبر إعداد زخم بحثي 

وأكاديمي ليدعم روايتها. 

في هذا الشأن، يسعى هذا القِسم إلى بحث عدد من الإشكاليَّات الرئيسة عن تاريخ الحركة وأهدافها 

ومفهومها،وم��ا تعليه من مبادئ، وكينونتها التي تظهر خلاله��ا بصفتها أيديولوجية أم نظريَّة للمعرفة، 

وأبرز مقولاتها الأيديولوجيَّة.

1 - سياق ظهور مفهوم حركة الأفروسنتريك »المركزيَّة الأفريقيَّة«:

ظه��رت المركزيَّة الأفريقيَّة باعتبارها حرك��ة فكريَّة تدعو إلى الحقوق المدنيَّ��ة للأفارقة بالولايات 

المتحدة، وظهرت في القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين مع نهاية الحقبة الاستعماريَّة، وإلغاء 

ولي  العبوديَّة باعتبارها مردودًا للمعاناة الناتجة عن استعباد المركزيَّة الأوروبيَّة))) متزامنة مع الكفاح الدَّ

ضدّ الإمبرياليَّ��ة ومراحل الكفاح ضدّ العنصريَّة والفصل العنصري والاس��تعمار. ))) مع تطوّر الأزمة 

الوجوديَّ��ة الغربيَّة للمركزيَّة الأوروبيَّة، ظه��رت نظريَّة المركزيَّة الأفريقيَّ��ة في أواخر القرن العشرين، 

متزامنةً مع ظهور الدراسات الأفريقيَّة المعاصرة في أواخر القرن العشرين بوصفها أيديولوجية فكريَّة 

ى بـ  للتغيير الاجتماعي، لتحرير العقل الأفريقي عبر طرح عودة ثقافيَّة ونفسيَّة إلى وجهة نظر لما يسمَّ

»الع��الم الأفريقي«، وبمعنى آخر رؤية العالم من وجهة النظر الأفريقيَّة؛ وتطرح باعتبارها أيديولوجيَّة 

د للثقافات الأخرى، وتعرض  معارضة لأيديولوجية المركزيَّة الأوروبيَّة؛ حيث ترفض التهميش المتعمَّ

نفس��ها كونها مقدمة للتواصل بين الثقافات على قدم المس��اواة، وترفض وضعه��ا في مكان ثانوي، 

والمطالبة بتقويم الهيمنة الأوروبيَّة والغربيَّة التي فرضت فيها أوروبا نفسها باعتبارها الحكم العالمي 

1 - Shahira Amin: Egyptians aren’t racist. They’re frustrated with Western appropriation of 
their ancient history.

2 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



172

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

في جميع جوانب التجربة الإنسانيَّة.)))

وبدأت في التش��كيك في سياق الافتراضات المعرفيَّة؛ فتعتبر أنَّ حركة التنوير الغربي هي جزء من 

مجموع��ة كبيرة من الأعمال التي تش��كِّل تقليدا أكاديميًّا وعلميًّا زائفًا، مقاب��ل طرحها نظريَّة المعرفة 

م أطروحات إنس��انيَّة وثقافيَّة واجتماعيَّة وعلميَّة عن إنسانيَّة  الأفريقيَّة بديًال عن المعرفة الغربيَّة، وتقدِّ

الأفارقة وفاعليَّتهم، وتفنيد الركائز المهيمنة أو النمط الأساس للتشكيل العالمي للتفوّق الأبيض التي 

تبدأ بوكالة الشعب الأفريقي بدًال عن العالم الأوروبي.))) 

هة  وأخذت في طرح عدد من المقولات والدعايا التي تمركزت حول الفكر الأفريقي، ولكنَّها موجَّ

للعالم كلّ��ه، وتنوَّعت ما بين طرح معرفة من منظور أفريقي، وصياغة مفاهيم جديدة عن الش��خصيَّة 

الأفريقيَّ��ة لتحوّل العرق إلى هويَّة وقوميَّة موحّدة ذات س�امت مميّزة، وطرح مس��اهمات أفريقيا في 

ة مرتكزات أساس لضمانة القَبول والدعم والتأييد والنفاذ. فانطلقت  الحضارة الإنسانيَّة منطلقة من عدَّ

من مرتكزات التقاليد الأفريقيَّة، موظِّفة المظلوميَّة والخبرة التاريخيَّة من الاستعباد، مدلِّلةً على طرحها 

س، ومس��تقية ادعاءات تاريخيَّ��ة وأثريَّة وأنثروبولوجيَّة من الوجهة  بنصوص كتابيَّة من الكتاب المقدَّ

الأفريقيَّة، وموظفّة علم النفس والفلس��فة والبلاغة والأدب للظه��ور بصفتها أيديولوجية فكريَّة لتقدّم 

نس��ق كّيل للأفكار والمعتقدات والاتجاهات العامّة الكامنة في أنماط سلوكيَّة معينة، لتفسير الأسس 

الخُلقُيَّة للفعل الواقعي، وتوجيهه، وتبرير السلوك، وإضفاء المشروعيَّة على الفعل والحركة، والدفاع 

ى بـ “حركة المركزيَّة  عنه�ام. وهذا ما انعكس في تحويل تلك الأفكار إلى حركة عابرة للحدود تسُ��مَّ

.”Afrocentricity Movement الأفريقيَّة

وتبلورت الحركة خلال منتصف ستينيات القرن العشرين وأواخرها، بالتوازي مع الحقوق المدنيَّة 

ة أو ثورة الس��ود، والحرب الباردة، وحرب فيتنام، ما أدى إلى تطوير الصيغ المبكرة لما  الأمريكيَّة وقوَّ

سيُطلق عليه فيما بعد المركزيَّة الأفريقيَّة؛ حيث انطلقت من إشكاليَّة العلاقة بين الثقافة والديموقراطيَّة 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

2 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.



173 10

الليبراليَّة، وكيفيَّة التواصل عبر الحدود، بما يكفل تحقيق الديموقراطيَّة ومبادئها، لكن مع نهاية الحرب 

الب��اردة بدأ الجدل الفكري يث��ور إزاء وجود أزم��ة للديموقراطيَّة الغربيَّة، أس�امها العلماء بالمركزيَّة 

الأوروبيَّة كونها نظريَّة طاردة، فهي ليس��ت نظريَّة اجتماعيَّة تستطيع دمج عدة نظريَّات مختلفة معها. 

ة معلنة الإنكار الأيديولوجي للعقيدة  في هذا الصدد، بدأت حركة المركزيَّة الأفريقيَّة في الإنخراط بقوَّ

الأوروبيَّة المركزيَّة. وقد وصف )أسانتي( الثقافة الغربيَّة والمركزيَّة الأوروبيَّة بأنَّ أوروبا تحرِّض على 

ث خلال التواصل بين الثقافات، وتنظر إلى الثقافة الأخرى في أنَّها مستقبلات  أنْ تتوَّىل منصب المتحدِّ
ليس إلا.)))

أخذت الحركة في التطوّر حتى حقبة السبعينيات، واكتسبت اسمها »المركزيَّة الأفريقيَّة«، وتباينت 

الآراء ع��ن جذورها الفكريَّة، فهناك مح��اولات لربطها فكريًّا بخطابات )مارت��ن لوثر كينج جونيور- 

Martin Luther King Jr( و)مارك��وس غ��ارفي-Marcus Mosiah Garvey(، و)مالك��وم إك��س-

ة  Malcolm X(، وهن��اك من يرى أنَّ جذورها الفكريَّة تعود إلى حركات المقاومة العنيفة، كحركة أخوَّ

 Nat-ى بالتقليد الراديكالي الأسود الذي ينحدر ثقافيًّا وتاريخيًّا من )نات تورنر الدم الأفريقي أو ما يسُمَّ

Turner(، و)غابريي��ل بروسر -Gabriel Prosser( الذي لقُّب بملك العبيد، محاولة لإضفاء الأصالة 

والعراقة والفخر والقبول والتأييد للحركة. ويغالي )رينالدو أندرسون-Reynaldo Anderson( بربطها 

بمؤتمر باندونج الذي مثَّل تجمّعًا دوليًّا للحركات الوطنيَّة والدول الاستعماريَّة الذي كان بمثابة قوى 
محرِّكة للمعارضة الفكريَّة والسياسيَّة للقمع من قِبل الملونين.)))

واستلهمت الحركة النضال ضدّ السياس��ات الأمريكيَّة في ضوء ظهور الماركسيَّة التي نظروا إليها 

حيين الروس، فاعتبرت الأفروس��نتريك  باعتباره��ا ردَّ فعل على القيود الاقتصاديَّ��ة والقمع ضدّ الفّال

ظهورها في الس��ياق ذاته. ويمكن تأصيل جذورها الفكريَّة في ض��وء الاغتراب الأفروأمريكان خلال 

فترة العبوديَّة، وبحثه��م عن الذات الأفريقيَّة، وتعدّد الهُويَّ��ات الأفريقيَّة بالمجتمع الأمريكي، وعدم 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.
2 - هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك تسعى لتحقيق أهدافها المستقبليَّة في مصر والسيناريوهات 

الشريكة والسياسات المبدعة لدعم صناع القرار، سلسلة قضايا التخطيط والتنمية.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



174

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ة العقليَّة  اتس��اقها مع فرض الأمركة ومحاولات الانسلاخ منها، مع ظهور نزعة إلى البحث عن الصحَّ

بين الأفارقة الأمريكان، مع محاولات الربط بين التاريخ الأفريقي ومطالبات بحقوقهم في تعليم السود 

يوصفهم جزءًا من حركات التحرّر من العبوديَّة وصدام مع المركزيَّة الأوروبيَّة))).

ت محاولتها إلى الحضارة المصريَّة القديمة للبحث عن مجد جامع وفخر للأفارقة الأمريكان،  وامتدَّ

فادَّع��ت زنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة، وب��دأت المحاولات ع��ام 1827 في افتتاحيَّة في مجلة فريدوم

ة الأمريكيَّة التي زعمت وجود علاقة  Freedom›s Journal أوَّل صحيفة س��وداء في الولايات المتحدَّ

 )Frederick Douglass-بين الأفارقة والمصريين القدماء.))) في عام 1953 قام )فريدريك دوغلاس

بشرح أس��باب إلغاء العبوديَّة جزئيّا باعتبارها أحد إنجازات أفارقة وادي النيل. وأشار إلى تتبّعه وجود 

دور م�رصي في الحضارة بأفريقيا، وأثبت أنَّ المطالبات الأوروبيَّة الدونيَّة الأفريقيَّة كانت كاذبة. وقد 

 )Anta Diop-(، وفي عام 1954 ج��اء )أنتا ديوبDavid Walker -تبنَّ��ى الطرح ذاته )ديفيد ووك��ر

ته عن الجذور الأفريقيَّة للحضارة الفرعونيَّة، ولكنَّه ناقشها عام 1960  مناقشًا رس��الة الدكتوراه خاصَّ
)بعد رفضها من عدد من الجامعات بأوروبا(.)))

2 - مفهوم المركزيَّة الأفريقيَّة: 

مع ظه��ور حركة المركزيَّة الأفريقيَّة »الأفروس��نتريك« في القرن التاس��ع ع�رش، تتعدّد محاولات 

الاق�رتاب من المفهوم، فلا يوجد تعريفًا جامعًا منعًا لها، فعرفّها المفُكِّر الأمريكي )موليفي أس��انتي( 

– الأس��تاذ في جامعة تمبل وأحد أبرز روَّاد الحركة، وصاحب اش��تقاق المفهوم في الس��بعينيات من 

القرن الماضي- بأنَّها طريقة في التفكير والعمل التي تسود خلالها مركزيَّة المصالح والقِيَم ووجهات 

م  النظ��ر الأفريقيَّة، واعتبارها تمرينًا في المعرفة ومنظورًا تاريخيًّا جديدًا. أما )Midas Chawane( فقدَّ

محاولات لتعريف المركزيَّة الأفريقيَّة من منظور التمركز الأفريقي، ونظر واستعرض جوانب توظيفها 

1 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey. 
2 - هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك تسعى لتحقيق أهدافها المستقبليَّة في مصر والسيناريوهات 

الشريكة والسياسات المبدعة لدعم صناع القرار، سلسلة قضايا التخطيط والتنميَّة.
3 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.



175 10

وتصنيفها العلمي من قِبل الأكاديمين والعلماء الأمريكان الأفارقة، فتارة ينظر إليها كونها نظريَّة علميَّة 

شاملة، وتارة أخرى منهجيَّة بحثيَّة تقود إلى المراد والهدف البحثي المرجوّ، وتارة أيديولوجيَّة يتحكّم 

فيها علم الأفكار، وأكَّد على محاولات الأكاديميَّة للربط البحثي بين الدراسات الأفريقيَّة والأمريكيَّة 

الأفريقيَّة، لخلق زخًام بحثيًّا للمفهوم عبر ما أس�امه بالانضب��اط العلمي الموحّد، ويمكن رصد أبرز 
تلك الاتجاهات في:)))

أ المركزيَّة الأفريقيَّة أو »التمركز الأفريقي«، أي التمركز حول الشخص الأفريقي صاحب 	.

نح الأفارقة فخرهم  الحضارة الإنس��انيَّة »الذات الأفريقيَّة« التي بموجبها يج��ب أنْ ُمي

الفكري باعتبارهم منشأ تلك الحضارة.

ب من الناحية المنهجيَّة: المركزيَّة الأفريقيَّة هي الطريقة التي يجري من خلالها الردّ على 	.

الاستعمار الفكري الذي يقوم عليه ويعمل على تبرير الاستعمار السياسي والاقتصادي

ج من الناحية النظريَّة: تحليل الظواهر الأفريقيَّة وشروط عملها وضوابط السلوك، فيكون 	.

الشغل الأفريقي في قلب الاهتمام؛ حيث يوصف بأنَّه تكريسًا لمفهوم »مصلحة الوعي 

الأفريقي« الذي يسعى إلى الاعتزاز بفكرة »الأفريقيَّة« بأنَّها محدّدات السلوك والحركة.

د من الناحية الأيديولوجيَّة: المركزيَّة الأفريقيَّة هي مجموعة من الأفكار التي من ش��أنها 	.

أنْ ترب��ط الأفارق��ة معًا بوصفه مجتمعًا ل��ه كيانه، وتقدم بعض البدائ��ل لطريقة تعامل 

الأوروبيّين لهم التي ينظر إليها الأفارقة على أنَّها اعتراف بالدونيَّة والهزيمة.

ه الوجهة الأكاديميَّ��ة )التخصّص المعرفي(: تق��دّم المركزيَّة الأفريقيَّ��ة ربطاً بحثيًّا بين 	.

العناصر المختلفة للدراس��ات الأفريقيَّ��ة والأمريكيَّة الأفريقيَّة، لتنطل��ق من التعدّديَّة 

في التخصّص إلى الانضباط الموحّ��د مع الأهداف الأيديولوجيَّة والفكريَّة، والغرض 

السياسي، وفهم الأساليب والنظريات الشائعة.

فتؤكّد الاتجاهات المختلفة على ضرورة تغيير الطريقة التي ينظر بها للعالم من وجهة عرقيَّة تتمركز 

1 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



176

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

حول التجارب والهويَّة الأفريقيَّة، وهذا ما يظهر من خلال تأكيد الأستاذ )جريشام-Grisham(، أستاذ 

فلسفة بولاية كنساس خلال خطبته عام 1897 التي حثَّ من خلالها الباحث الأسود على “فعل شيء 

من أجل عرقه”)))، فكانت رس��الته هي ربط العمل البحثي بالعرق الأس��ود ب��إرث مناهضة العبوديَّة، 

والحض��ارة. وقام بالربط بين المركزيَّة الأفريقيَّة والدراس��ات الأمريكيَّة الأفريقيَّة ومحاولاتهما الربط 

بينهما وبين الدراس��ات الأفريقيَّة )رغم أنَّها أكثر شموليَّة من الدراسات الأمريكيَّة الأفريقيَّة، ولا تتَّفق 

جميعه��ا مع هذا الطرح المتط��رِّف(؛ فظهرت المركزيَّ��ة الأفريقيَّة باعتبارها طريق��ة للبحث في حقبة 

التسعينيات؛ حيث جرى طرح النظريَّة والتطبيق العلميّ لها مقابل الفراغ الأيديولوجي لليبراليَّة الغربيَّة، 

وبدأت في مواجهة تحدّياّت الساسة، والمفكّرين المحافظين، واللليبراليين والملتزمين بأفكار المركزيَّة 

الأوروبيَّة، والديموقراطيين الجدد، ومفكّري ما بعد الحداثة؛ حيث اعتبرها )موليفي أس��انتي( بمثابة 

وعاءًا نظريًّا جامعًا في دراسة الاتصال، وعلم الاجتماع، والفلسفة، والخدمة الاجتماعيَّة والأدب؛ وما 

ة الحالة البلاغيَّة للرسالة والاتصال السياسي، وربطها بعلم أفريقيا أو دراسة أفريقيا  أسماه )أسانتي( بقوَّ
عبر الأجيال والقارات من خلال دراسة عادات سكان أفريقيا ومغتربيها وتقاليدهم، وسماتهم. )))

 ، وتميل الباحثة إلى اعتبار المركزيَّة الأفريقيَّة أيديولوجيَّة فكريَّة وليست نظريَّة بالمفهوم الكّيل

حيث تساعد على تفسير الأسس الخُلقُيَّة للفعل الواقعي، وتعمل على توجيهه لإضفاء المشروعيَّة 

على الفعل القائم والدفاع عنه، ولا تقدّم طرحًا غير موضوعيٍّ للأفكار والمعتقدات والاتجاهات 

التي تنعكس في أنماط س��لوكيَّة معيّنة. في حين أنَّ النظريَّة السياسيَّة تحاول تقديم سبباً ضروريًّا 

أو كافياً أو حتى تقديم س��ببًا نهائيًّا ممكنًا لضرورة تبنّي وجهة نظر معيّنة، وكذلك تس��ويغ لماذا 

يج��ب القيام بعمل ما بناءً على مجموع��ة من المبادئ بدًال من مجموعة أخ��رى)))، بينما تفتقر 

الأيديولوجي��ة إلى التزام بتوضيح جميع الأس��باب. وغالبا ما يجري اخت��زال المبادئ إلى صيغ 

1 - ANA MONTEIRO-FERREIRA: The Demise of the InhumanAfrocentricity, Modernism, 
and Postmodernism.

2 - Reynaldo Anderson:  MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.
الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  3 - هبة جمال 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.



177 10

صوريَّة عامّة. وهذا ما ينطبق على حركة المركزيَّة الأفريقيَّة.)))

كانت ظروف الاس��تعباد وتجارة العبيد وما صاحبه من حرمان من الحقوق الأساس، كالتعليم 

والصحة، دافعًا إلى خلق حالة من فرط الحساسيَّة الأمريكيَّة الأفريقيَّة تجاه الثقافة الأمريكيَّة، فأدَّت 

تجربة الثقافات المزدوجة إلى ظهور بعض الأمريكيين من أصل أفريقي رافضي الأمركة، ومتطلعّين 

إلى الثقافة الأفريقيَّة واستكش��اف ممارساتها.)))  ومن هنا جاءت تجربة الاستعباد والعنصريَّة في 

المجتمع الأمريكي؛ حيث هيَّأت الظروف لظهور نظريَّة المركزيَّة الأفريقيَّة، واستلهام الشعور بأنَّ 

النظريَّة الماركسيَّة يمكن أنْ ينظر إليها على أنَّها استجابة للقيود الاقتصاديَّة والقمع المفروض على 

حين الروس، ومن ثمََّ يمكن اعتبار المركزيَّة الأفريقيَّة، ردَّة فعل على سياس��ات العبوديَّة ضدّ  الفّال

الأمريكان من أصل أفريقي. ويمكن اشتقاق ركائز المفهوم على النحو الآتي:

أ تصدّر التاريخ الأفريقي تاريخ الإنسانيَّة: من خلال الادّعاء بزنجيَّة الحضارة المصريَّة 	.

القديم��ة، ومن ثمََّ تعتبر الحركة أنَّ التاريخ هو أفريقي الواجهة، لما للحضارة المصريَّة 

من فضل على الإنسانيَّة بوصفها نظرة مضادَّة للاستعمار الفكري الغربي.))) 

ب مركزيَّة الذات الأفريقيَّة: تضع “الأفروس��نتريك” الإنسان الأفريقي في واجهة التاريخ 	.

الإنس��اني ليحتلّ المركز وليس الهامش، للتصدّي للمركزيَّ��ة الأوروبيَّة العنصريَّة وما 

تمتلكه من أدوات فنّيَّة، واقتصاديَّة وسياسيَّة، وفلسفيَّة، وثقافيَّة، واجتماعيَّة.

ج تحويل لون البشرة إلى عرق واحد: تحويل لون البشريَّة إلى عرق لربط أفارقة الش��تات 	.

بالقارة الأفريقيَّة، وما له من تبعات ثقافيَّة وحضاريَّة وجينيَّة ))).

د الهويَّة الس��وداء: تحوّل الحركة لون البشرة إلى هويَّة مرتكزة على العرق الأسود، لتحلّ 	.

1 - علي رسول الربيعي: النظريَّة والأيديولوجيا. 
الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  2 - هبة جمال 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.
3 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.
4 - Carolyn Flueh Lobban and Richard A. Lobban:  in Nubian Identity among Nubians in 

Egypt, Sudan, and the United States, Leith Mullings (editor), New Social Movements in the 
African Diaspora: Challenging Global Apartheid 

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



178

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الصدارة بسبب تهميشهم بفعل الحضارة الأوروبيَّة،))) وترتبط الهويَّة بعدد من المفاهيم 
المصاحبة، مثل مفهوم الذات الأفريقي، والتضامن الأفريقي.)))

ه مطالبات اس��تعماريَّة سياس��يَّة: من خلال الادعاء بزنجيَّة الحض��اة المصريَّة القديمة 	.

يطالب )موليفي أس��انتي( بإقامة دولة موحّدة، وتعويض س��ياسي عّام تعرضّوا له من 

ظلم )))عبر العودة للحضارة الفرعونيَّة.))) 

وفي مضمار هذه الركائز الأساس، يمكن اشتقاق عددًا من الأهداف التي يسعى علماء المركزيَّة 

الأفريقيَّ��ة إلى تحقيقها، ويعطون الأولويَّة لها، وذلك في ضوء المبادئ المطروحة هذه:  "زنجيَّة 

الحضارة المصريَّة القديمة، قِدم الحضارة الأفريقيَّة بقِدم التاريخ، أفريقيا مركز الحضارة العالميَّة، 

وعنصريَّة الحضارة الأوروبيَّة وحتميَّة تهميشها، علماء الأفروسنتريك ممثلّين لمصر القديمة التي 

علمّت العالم الفلس��فة والرياضيات والعلوم، إعادة كتابة التاريخ العالمي المتمركز على العرق 

الأفريقي لإعادة ربط أفريقيا والثقافة الأفريقيَّة إلى تراثها التاريخي والروحي والثقافي الكيميتي)))، 

ضمان حقّ تقرير المصير لتعزيز كرامة الشعوب الأفريقيَّة)))".

تعكس تلك الأهداف العنصريَّة الكامنة المبنيَّة على ادّعاءات مغلوطة، لس��لب الحضارة المصريَّة 

القديمة والاستيلاء على الأرض والتاريخ، وتغيير المعرفة والنظر إليها، لتحقيق مجد زائف عبر تحويل 

لون البشرة إلى عرق وهويَّة، فتكون مدخًال إلى استعمار جديد مبني على المظلوميَّة.

1 - إيمان عبد العظيم سيّد أحمد: الفرعونيَّة في الفكر السياسي للشيخ أنتا ديوب: دراسة في الهويَّة الأفريقيَّة 
لمصر.

2 -  هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

3 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.
4 - Alexa Walker: An Introduction to the Ethics, Politics, and Practicality of Ancient DNA 

Research in Archaeological Contexts.
5 - ANA MONTEIRO-FERREIRA: The Demise of the InhumanAfrocentricity, Modernism, 

and Postmodernism, 
6 - For More Information, please visit: Molefi Kete Asante: The Philosophy of Afrocentricity, 

in Adeshina Afolayan & Toyin Falola.



179 10

ثانيًا: المقولات الفكريَّة والأيديولوجيَّة للأفروسنتريك:

تخت��زل الأيديولوجيَّة الفكريَّة للأفروس��نتريك العلاقات البشريَّة في الأف��كار وتعتبر العالم مكوّن 

من وعي إنس��اني يش��كل الأفكار والمعتقدات واللغ��ات، ومن ثمََّ فتطُرح في س��ياق النظريَّة البنيويَّة 

Constructivism وما بعد البنيويَّة )))Post Constructivism، فتعتبر أنَّ العلاقات بين الأفراد ترتكز 

على المعرفة الأفريقيَّة باعتبارها محددًا للتفاعلات وبديًال للمعرفة الغربيَّة.))) وتركز الحركة  على مفهوم 

العرق الأفريقي وتحويله إلى هويَّة عرقيَّة أو ما تسمّيه بالهويَّة السوداء، وهذا ما تؤكّده النظريَّة البنيويَّة 

ع��ن العرق؛ حيث تعتبره مفهومًا ظهر واس��تقرّ من خلال الثقافة البشريَّة وق��رارات البشر، وتنظر إليه 

نظ��رة معياريَّة؛ حيث يصنف الناس في ضوء المجتمع بناء على العرق، فيجب الحفاظ على المفهوم 

لتسهيل الحركات الاجتماعيَّة أو السياسات المبنيَّة على أساس العرق.))) وتنظر البنائيَّة الثقافيَّة للعرق 

باعتباره تحوًّال ثقافيًّا ما دام هناك سياقات اجتماعيَّة جديدة يجري إنشاؤها، حين ينُظر إلى المجموعات 

العرقيَّة على أنَّها مختلفة ليس في عرقها فقط بل في ثقافتها، وأنَّ هذا الاختلاف العرقي يصاحبه أشكاًال 

جديدة للاختلاف الثقافي، وتتش��كّل المجموعات العرقيَّة ثقافيًّا في أحداث تس��بق التشكّل العرقي. 

م��ن هنا، يأتي الحديث ع��ن تلك الهويَّة العرقيَّة. وكتب في هذا الس��ياق )جيفرز-Jeffers( عن الهويَّة 

: “لا يمكن إنصاف معنى كون الشخص أس��ودًا من خلال الإشارة إلى مشاكل الوصم  الس��وادء قائًال

بالعار والتمييز والتهميش رغم واقعيَّة تلك العوامل في الصورة التي نعرفها للمشهد العرقي. لكن هناك 

متعة أيضًا في كون الش��خص أسودًا، هذه المتعة تتشكّل بالحالات المتميّزة ثقافيًا”. ومع تلك الهويَّة 

س��ة اجتماعيَّة طبيعتها محدّدة بالمجتمع  تأتي المدرس��ة البنائيَّة المؤسّسيَّة لتنظر للعرق باعتباره مؤسَّ

الذي يحيط بها، وبالتالي لا يمكن انسحابها إلى الثقافات أو الحقب التاريخيَّة كلهّا، ويلاحظ )مايكل 

روت-Michael Root( أنَّ الشخص الذي يعتبر أسودًا في أمريكا قد لا يعتبر أسودًا في البرازيل؛ لأنَّ 

كلَّ دولة لديها مؤسّسات اجتماعيَّة مختلفة والتي تعُنى بتقسيم البشر إلى أعراق مختلفة.)))  

1 - وائل خان: النظريَّة البنائيَّة في العلاقات الدوليَّة، الموسوعة السياسيَّة. 
الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  2 - هبة جمال 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.
3 - آدم بورقوس: العرق.

4 - فارس قره: نظريَّة ما بعد الحداثة في العلاقات الدوليَّة. 

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



180

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ك�ام جرى توظيف مب��ادئ نظريَّة ما بعد الحداث��ة خلال طرح تلك الادّعاءات؛ فتس��تند إلى مبدأ 

التقويض من خلال تقويض أسس الفكر الغربي، وانتقاد المركزيَّة الأوروبيَّة، ووصم الحضارة الغربيَّة 

بالعنصريَّة والتطرفّ الفكري ضدّ المركزيَّة الأفريقيَّة. كما تؤمن بمبدأ التش��كيك من خلال التشكيك 

في إمكانيَّ��ة الوصول إلى المعرفة اليقينيَّة. وهذا هو النهج الذي اتَّبعه روَّاد الحركة عبر التش��كيك في 

التاريخ والروايات والسرديَّة التاريخيَّة، وتأويل الألفاظ والمصطلحات والنصوص الكتابيَّة. كما أنَّها 

تؤم��ن بمبدأ العدميَّة من خلال عدم تقديمها لبدائل علميَّة واقعيَّة. فما طرحته الحركة من ادّعاءات لا 

يستند إلى أدلةّ علميَّة موثقّة. وهذا ما يظهر بشأن تفكيك الثوابت والمطالبة بحدوث تغييرات جذريَّة 

في النظم السياسيَّة والاقتصاديَّة والديموغرافيَّة والاجتماعيَّة، خاصّة في ما يتعلَّق بدول شمال أفريقيا 

وجمهوريَّة مصر العربيَّة يشكل أخصّ. كما تؤمن بتفكيك المقولات المركزيَّة الكبري، خصوصا تلك 

الثنائيّات التي قام عليها الفكر الغربي كالدال والمدلول، الحضور والغياب. وهذا ما يتضّح من خلال 

ادّعائهم بأنَّهم أصل الحضارة الإنسانيَّة والعلوم بالعالم كلهّ.))) ويأتي ذلك في سياق إيمانها بمبدأ »ما 

فوق الحقيقة« عبر نفي فكرة وجود حقيقة مطلقة. لذا، يحاول روَّادها كتابة سرديتّهم التاريخيَّة الخاصّة 

به��م لتكون مرجعا لعملهم الش��بكي. عبر التخلّ��ص من المعايير والقواعد، وهذا ما يؤكّده )ميش��ال 

فوك��و – Michel Foucault( المفكّر الفرنسي أح��د روَّاد نظريَّة ما بعد الحداثة؛ حيث يعتبر أنَّ النصّ 

أو الخط��اب متعدّد الدلالات والقراءات، وبالتالي لا يمكن الاعتماد على منهجيّات محدّدة دائما.))) 
لذلك تطرح مقولاتها وتأويلاتها وقياساتها الخاصّة بها حتى وإنْ كانت دون أدلَّة علميَّة موثقّة.)))

م��ن هذا المنطلق، تتنوّع المرتكزات الأيديولوجيَّ��ة والدعائيَّة للحركة، ما بين مقولات إضفاء 

الطابع الأفريقي والخصوصيَّة الأفريقيَّة، للتأكيد على هويَّة العرق الأسود وارتباط الحركة بالإرث 

الثقافي الأفريقي، كما تطرح مرتكزات أيديولوجيَّة وفكريَّة لوصم الحضارة والمركزيَّة الأوروبيَّة 

وتهميشها في ضوء العنصريَّة العكسيَّة المضادّة، وهذا ما سيجري تناوله فيما يأتي:

الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  1 - هبة جمال 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

2 - فارس قره: العرق. 
3 -  هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.



181 10

1 - إضفاء الطابع الأفريقي والخصوصيَّة الثقافيَّة الأفريقيَّة

يتناول هذا الجزء أبرز المقولات التي تبنَّتها الحركة لربط علاقتها بالقارة الأفريقيَّة والسياق الأفريقي، 

وإعلائها التمسّ��ك بالقِيم والتقاليد الأفريقيَّة، وكيفيَّة توظيفها لمفهوم العرق الأس��ود خلال الخطاب 

العام للحركة، وتوظيفها لما يسُ��مّى بالقوميَّة الس��وداء، وتبرير العرق والأنطولوجيا القتاليَّة، والظهور 

باعتبارها وعاءً نظريًّا جامعًا في دراس��ة الاتصال، وعلم الاجتماع، والفلس��فة، والخدمة الاجتماعيَّة، 

والأدب، واستحضار الدين والروحانيات: »تأويل نصوص العهد القديم لخدمة الحركة«. 

2 - استحضار القيم الأفريقيَّة:

في محاول��ة التأكيد على الهويَّة الأفريقيَّة للأفارقة الأمريكان تبنَّت الحركة عددًا من القِيم الأفريقيَّة 

 Sarah- وتقاليده��ا، محاول��ةً منه��ا مقاومة المح��و التاريخي لهم، كما وصفته )س��ارة بلاكريش��نان

Balakrishnan(، فاعتبرت الاقتراب من القارة مدخًال لتجديد الذات؛ حيث اعتبرت أن سبب انقطاع 

الصلة بينهم وبين أفريقيا كي لا يوجد ارتباط لأحد إلا للس��يد، لتدعيم علاقة الس��يّد والعبد، ونظرت 

إلى أنّ الرابط الأفريقي بمثابة حملة لمكافحة الحرمان النفسي، ومن ثمََّ هى جزء من جذب المؤيدّين 

والمس��اندين، وجزء من التأصيل الثقافي للحركة لبن��اء رابط ثقافي وعرقي وهُويَّاتي وحضاريّ – كما 

سيتَّضح خلال الادّعاء بزنجيَّة الحضارة المصريَّة القديمة.))) فانطلقت من جوهر الثقافة الأفريقيَّة التي 

تقدّس الطبيعة، والجماعة، والوئام البشري والديني والروحي)))، ومن ثمََّ تبنَّت افتراضًا رئيسًا تجسّد في 

وحدة الطبيعة البشريَّة، أو التقارب والسلام والوئام، ومعرفة الذات، والفاعليَّة والتحرّر بين أنصارها))). 

وحاولت الارتباط بالطقوس الأفريقيَّة وعاداتها وتقاليدها، لتخلق قاعدة فكريَّة وجماهيريَّة مؤيِّدة في 
ضوء التمسّك بجوهر التقاليد الأفريقيَّة لأبناء القارة السمراء.)))

1 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.
2 - آدم بمبا: الثقافة الإفريقيَّة: مؤثرات واتجاهات، ص 101.

3 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

4 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



182

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

وتتمركز تلك الطق��وس الأفريقيَّة الروحيَّة والعاطفيَّة حول الإنس��ان، والكائنات، والس��لوك 

البشري وفقًا للفلسفة الأفريقيَّة التي تعتبر الظواهر الطبيعيَّة متصّلة وظيفيًّا، وإنَّ تدمير جزء واحد 

منها هو تدمير للكون كلهّ. ومن ثمََّ اعتمدت المركزيَّة الأفريقيَّة على الإيقاع والطقوس، والتقاليد 

الأفريقيَّة، والرموز؛ حيث جرى اعتبارها ركائز ومحدّدات النشاط الإنساني والواقع))). 

3 - الجماعيَّة مقابل الفرديَّة:

تنظر المركزيَّة الأفريقيَّة للهويَّة الفرديَّة باعتبارها جماعيَّة، بل إنَّها ترفض فكرة الفرديَّة، فيستحضر 

)مبيت��ي( المثل الأفريقي - لدحض مفه��وم الفرديَّة التي تغذّيه الليبراليَّ��ة والمركزيَّة الغربيَّة- »أنا 

موجود لأنَّنا نكون ولأنَّنا موجودون، إذًا أنا موجود«، لالتقاط جوهر هذه الهويَّة الجماعيَّة، وهذا 

ما أكّ��ده كوك وكونو  في فرع علم النفس الأس��ود أو الأفريقي،  ب��أنّ »الفرديَّة بمعنى الذات في 

المعارضة تختفي أمام المجموع، ويحلّ محلهّا التفاهم والهدف مشترك«. وطرح أسانتي مفهوم 
“الضرورة المعرفيَّة الجماعيَّة” )أي الالتزام الروحي والفكري الكامل برؤيَّة الجماعة(.)))

4 - إحياء مفهوم »الوعي الذاتي الأفريقي«: )الوعي الجمعي الأفريقي(

إنَّ الس��مة الأس��اس للمركزيَّة الأفريقيَّة هي تأكيدها على تمييز أوجه التشابه أو القواسم المشتركة 

بين الناس وحالتهم، بدًال من التمييز والاختلاف يجري التأكيد على الفروق الفرديَّة. وتعطي المركزيَّة 

الأفريقيَّ��ة الأولويَّ��ة للجماعة: فرفاهيَّة المجموعة تأخذ الأس��بقيَّة على رفاهيَّة الف��رد.))) وأصبح كبار 

المثقّفين السود يربطون بين تمكين السود وبين إعادة التأهيل التي تعمل على إضعاف التراث التاريخي 

لوا التحدّي المتمثلّ في تطوير نظريَّة معرفيَّة  وترسيخه. فناشد )جي إن جريشام( العلماء السود أنْ يتحمَّ

تاريخيَّة ثوريَّة، والدفاع بقوّة عن السود »ضد النقد الظالم وخطأ«. كما دعا )غريشام( المثقّف الأسود 

1	 هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

2 - Jerome H. Schiele: Organizational Theory from an Afrocentric Perspective, pp. 145-161.
3 - Jerome H. Schiele: Organizational Theory from an Afrocentric Perspective, pp. 145-161.



183 10

دة« إلى أنْ يقدّم معيارًا لبناء الطموح، فوضع جريشام مسؤوليَّة هائلة على عاتق  »في شخصيّته الممجَّ
المثقّف الأسود. ودعا إلى تاريخ ذرائعي. مصمّم خصيصًا لارتقاء السود وتعزيز احترامهم لذاتهم.)))

5 - دعم العرق في الخطاب العام:

تنظر المركزيَّة الأفريقيَّة لكلّ أس��ود خاصّة أفريقي الشتات بالعرق الأسود؛ حيث تغذّى المفهوم ليقابل 

مفهوم التفوّق العرقي للبيض و»العرق الأبيض«. ولكنّه ليس مفهومًا يعّرب عن حقيقيَّة أنثروبولوجيَّة في أفكار 

)أسانتي(، بل يعِّرب عن مفهومًا سياسيًّا.))) يجري البناء عليه عبر مفاهيم الهويَّة والقوميَّة السوداء. الأمر الذي 

يصفه أندرس��ون بالعنصريَّة العكسيَّة؛ حيث تواجه العنصريَّة الأوروبيَّة البيضاء بعنصريَّة لا تقلّ تطرفّاً عنها، 
(((.)Arthur Schlesinger-تخلط فيها بين الحقائق التاريخيَّة والفعليَّة كما ذكر المؤرخ )آرثر شليزنجر

6 - القوميَّة السوداء والتمركز حول الشخصيَّة الأفريقيَّة:

تسعى الحركة إلى تحويل لون البشرة إلى عرق محوّلة إياه إلى قوميَّة سوداء، وتدّعي أنّ مفهوم القوميَّة 

السوداء يرتكز خارج الدولة الحديثة، فلم يظهر بشكل تكنوقراطي مع مفهوم الدولة القوميَّة، باعتبارها 

محاولة لاستعادة الذات الأفريقيَّة أو ما يسُمّى بالسيادة الذاتيَّة الأفريقيَّة عبر غرس المعنى والشخصيَّة 

في السود مقترناً بالحريَّة والمصير، عبر استحضار التاريخ والطقوس والثقافة المادّيَّة الأفريقيَّة بالرغم 

من القمع والعنف المطلق.)))  فتستند القوميَّة السوداء إلى اغتراب أنطولوجي »الكينونة علم الوجود« 

للأفارقة، نتيجة التبعيَّة والرق والعبوديَّة المستمرةّ للأفارقة، وتحويل العنصر البشري إلى رأس مال عبر 

ى بــ »اقتصادياّت العبوديَّة«.)))  سياسات العبوديَّة والاستعمار والفصل العنصري أو ما يسُمَّ

1 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.
2 - TEMPLE UNIVERSITY official website.
3 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 

intercultural communication studies.
4 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.

الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  5 - هبة جمال 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



184

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

7 - تحرير العقل الأفريقي هو مركزيَّة الخطاب العام الأسود:

عمل )موليفي أسانتي( على إحياء ما يسُمّى بالثورة السوداء عبر تحرير العقل الأفريقي بوصفها 

مهمّة للخطاب العام الأفريقي لش��حذ الهمم، لخلق صحوة نفسيَّة وثقافيَّة؛ حيث ربط )أسانتي( 

بين إش��كاليَّة التواصل بين الثفافات وعلاقته بالعرق عبر اقتراب متعدّد للتخصّصات. وقد اعتبر 

التواصل بين الثقافات بأنهّ تبادل التواصل غير المتجانس بين عدّة أشخاص، بالرغم من الاختلاف 

في الأصول الدقيقة للتواصل بين الثقافات، بمعنى آخر ركّز على التفاعل بين البشر عبر الثقافات، 

واعتبر أنّ العرق مشكلة اجتماعيَّة وتاريخيَّة، فهي ظاهرة ذات معان يجري العمل بها في الممارسة 
الشخصيَّة، والعمل الجماعي برموز تؤثرّ يوميًّا على التفاعلات البشريَّة.)))

8 - تبرير العنف: »الأنطولوجيا القتاليَّة«

 توقع��ت المركزيَّة الأفريقيَّة قيام ث��ورة أفريقيَّة باعتبارها النتيجة الحتميَّ��ة للتحوّل النموذجي 

 Archie-الذي بدأ في أفريقيا، وتوجّه للحضارة الإنسانيَّة بالعالم)))؛ حيث اعتبر )آرتشي مافيجي

Mafeje( أنّ المركزيَّة الأفريقيَّة هي “أنطولوجيا قتاليَّة”، أو كينونة قتاليَّة عبر سلسلة من النضال؛ 

تمتدّ من الوحدة الأفريقيَّة للقوّة السوداء، والوعي الأسود والزنوجيَّة، والمقاومة الأفريقيَّة، وتبنّت 

ى“إنهاء استعمار العقل” خلال ستينتيات القرن الماضي عبر دمج الدراسات السوداء  سياسة تسمَّ

بالأكاديميَّة الأمريكيَّة. وفي القرن العشرين، قامت بتحريك الحركات المشهورة الآن مثل الوحدة 

الأفريقيَّ��ة، والزنوجيَّة، والغارفية ليس فقط باعتبارها خطاباً مروّعًا، ولكن باعتبارها اعتداء مباشر 

على الس�امء الفكريَّة التي قام عليها النظام الإمبراط��وري العالمي. وإيماناً بترابط العنصريَّة في 

جميع جوانب المعرفة »الحديثة« - وليس على الأقل الدراس��ات العلميَّة والإنسانيَّة التي دعمت 

اقتصادات العبيد، وهذا ما وصفه )س��يدريك روبنس��ون-Cedric Robinson( بارتكاز المركزيَّة 

الأفريقيَّة على الس��يادة للميتافزيقا وليس للمادة؛ حيث اعتبر أنّ العنف والقتل الذي تجسّ��د في 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

2 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.                                                                        



185 10

ما يسُ��مّى بالتقليد الراديكالي الأسود، وأس��فر عن مقتل ما يزيد عن اثني عشر أبيض بالولايات 

ا  المتحدة في الس��تينيات من الق��رن الماضي، لم يكن الهدف منه ممارس��ة التمردّ العنيف، وإنّم

التركي��ز على بنيات العقل.))) الأمر الذي يمثلّ ذريعة لممارس��ة العنف م��ن أجل التغييرـ ونشر 

مبادئ الحركة والفكر )أو الأيديولوجية(. 

9 - استحضار الدين والروحانيات: »المركزيَّة الأفريقيَّة وتأويل نصوص العهد القديم«

تتجلى فطريَّة الشخصيَّة الأفريقيَّة في قناعتها الإيمانيَّة المستمدة من الأديان الوضعيَّة التقليديَّة 

–الوثنيَّة، وس��مة التدينّ الغالبة عليها.)))  وتمتدّ الوثنيَّة في عداء للأديان السماويَّة فتمثلّ واحدة 

م��ن أبرز الافتراضات التي تقوم عليها أفكار )أس��انتي(، ففي الفص��ل الأول من كتابه »المركزيَّة 

الأفريقيَّة«، يرى أنّ الإسلام والمسيحيَّة- رغم دراساته المسيحيَّة- وكذلك اليهوديَّة لا تمثلّ ديانات 

للأفارقة، وأنّ الاستغناء عن تلك الأديان يمثلّ خطوة في مسار التعافي الوطني للمركزيَّة الأفريقيَّة، 

ويج��ادل في ذلك بالقول: »إنْ لم يس��تطع إلهك التحدّث إليك بلغت��ك فهو ليس إلهك، إلهك 

هو الذي يكلمك بلغتك«. فيدعو )أس��انتي( الزنوج الباحثين عن إلهٍ إلى البحث عن الأس��اطير 

القديمة على غرار »إيزيس وأوزوريس«، و»ماو وليزا«. ولتبرير التواصل الفكري بين قادة الحركة 

التاريخين الذين كانوا يدينون بالإسلام كـ )مالكوم إكس(، ظهرت النفعيَّة الأمريكيَّة تجاه الأديان 

السماويَّة))). وظهرت نفعيَّة الحركة في تطويع نصوص العهد القديم لخدمة المطالبات السياسيَّة 

للحركة، فوظفّت المركزيَّة الأفريقيَّة بعض القصص الرمزيَّة الكتابيَّة »تقليد الأرمياد« الذي سمي 

على اس��م النبي إرميا –أحد أنبياء بني إسرائيل- الذي بّرش بالمجيء الثاني للذين نقضوا عهدهم 

مع الله، وقد حذّر إرميا الآثمين من نهاية العالم الوشيكة، والنداء بأنّ أثيوبيا سترفع يدها قريباً إلى 

الله« الأمر الذي يتوافق مع نبوّة التقليد الذي هدّد الرجل الأبيض ضد خطاياه. فقد جرى توظيف 

النصوص الكتابيَّة لتبرير الجذور الزنجيَّة للحضارة الفرعونيَّة خاصّة الأثيوبيَّة، والمطالبة بالعودة 

1 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism
2 -  محمد العقيد: الشخصيَّة الإفريقيَّة مكوناتها، وأبرز سماتها وخصائصها، وخطابها التنموي.

3 - Arthur L. Smith (asante): rhetoric of black revolution, p.7

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



186

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

إليها: واعتبرت نفس��ها بمثابة الأيديوولوجيَّة »العائدة« بإيمان وضع��ي عميق بالقوة التصالحيَّة 

لأفريقيا، ومدّعيَّة بأنّ الوطن لن يعيد تأهيل الس��ود من تشويه سمعتهم فحسب، بل إنهّ لو جرى 

تطهير كلّ الش��تات من الس��ود، بمعنى الع��ودة إلى أفريقيا وبلد الحضارة الفرعونيَّة، س��تنهض 

أفريقيا كما فعلت في العصر التاريخي لمصر القديمة. وتصف الباحثة الماسونيَّة الأفريقيَّة )ماريا 

ستيوارت-Mary Stewart( بأنّ العودة لأفريقيا يمثلّ تقليدًا نبويًّا انبثق من ماضي أفريقيا المقدّس. 

قائلة “على الرغم من أنهّ ينُظر إلينا على أننّا أش��ياء، لكنّنا نش��أنا من شعب علمي، كما رأى روّاد 

إعادة الاس��تعمار الأفريقي الأوائل، فهم يساهمون في اس��تعادة حضارة أفريقيا العظيمة”.  وفي 

ين  القرن التاسع عشر، أرسلت منظمّات العودة إلى أفريقيا، مثل جمعيَّة الحضارة الأفريقيَّة، مبّرش

إلى سيراليون وليبيريا، للتبشير بمسؤوليَّة الشتات الأفريقي في تطوير مملكتهم. وفي هذا السياق، 

ظهرت بعض الأعمال العلميَّة الأولى التي طوّعت التاريخ الأفريقي باعتباره مخططاً للنبوة مثل 

)إدوارد ويلم��وت بلايدن- Edward Wilmot Blyden(، مبشر من س��انت توماس الذي أصبح 

تربويً��ا رائدًا في غرب أفريقيا الاس��تعماريَّة، اعت�رب التاريخ مهًام ليس لتصحي��ح الرقم القياسي 
العالمي بقدر ما هو لإعادة صياغة مصير الشخصيَّة الأفريقيَّة.)))

10 - الإنكار الأيديولوجي للغرب:

تؤمن الحركة بأنّ تهميش أفريقيا وشعوبها هو نتيجة حملة متعمّدة للهيمنة الثقافيَّة والاقتصاديَّة 

من قبل القوى الغربيَّة؛ حيث تعتبر أنّ وجهة النظر الأوروبيَّة للتاريخ مش��وّهة، وأنهّا استخدمت 

لتبرير استغلال الشعوب الأفريقيَّة وتهميشها، وإنكار مساهمات الحضارة الأفريقيَّة في الحضارة 

الإنسانيَّة، لأسباب استعماريَّة عنصريَّة بالأساس،))) وتدعو المركزيَّة الأفريقيَّة إلى التشكيك في 

تحليلات ودراس��ات المركزيَّة الأوروبيَّة التي تمثلّ هيمنة عالميَّة كما س��بق الإشارة. ما أدّى إلى 

تعرضّ المركزيَّة الأفريقيَّة لانتقادات خارجيَّة من باحثين تقدميين مركزيين أوروبيين، علاوة على 

1 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.
2 - Molefi Kete Asante: The Philosophy of Afrocentricity.



187 10

ضغوط داخليَّة من باحثين سود ذوي تأثيرات أيديولوجيَّة مختلفة. ))) 

11 - الادعاء بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة:

ج��اءت حركة المركزيَّ��ة الأفريقيَّة وما طرحته م��ن مقولات وإدعاءات موجهة ضد الش��عب 

الم�رصي، لتزييف انتمائه للحضارة الفرعونيَّة، في ضوء محاولات طرح هويَّة زائفة للأفارقة من 

الأصل الأمريكي؛ عبر الرواية السرديَّ��ة لربطها بمزيج من الخصائص الإجتماعيَّة والثقافيَّة التي 

تدّعي تقاسمها كإرث متوارث للأفارقة، كي تكون محدّدة للسلوك والإدراك الذاتي مستقيَّة عدد 

م��ن الأدوات، وموظفّة عددًا من المفاهيم والنظريات والمفاهي��م التي يأتي في مقدمتها مفهوم 

الهويَّة السرديَّة، والهويَّة البيولوجيَّة والجينيَّة، والهويَّة الثقافيَّة والاجتماعيَّة. وبنت في هذا السياق، 

ادعاءاتها التي تقطاعت مع عدد من النظريات والمفاهيم التي تتسم بالعنصريَّة التطرفّ. 

فحاولت استخدام التاريخ عبر ربط الحركة أوًال بالحضارة الفرعونيَّة، وثانيا بالإرث التاريخي 

لمقاومة العبوديَّة، لتكون بمثابة ذاكرة جماعيَّة متوارثة يجري توظيفها سياس��يًّا لتخلق رابط حول 

كينون��ة الحركة وأعضائها. فما تقدّمه حركة المركزيَّة الأفريقيَّة يندرج في إطار إش��كاليَّة التطرف 

الس��ياسي في سرد التاريخ،  فقد لاحظ المؤرخ )إرنس��ت رينان-Ernest Renan(، أن التاريخ لا 

يدور حول الذاكرة الجماعيَّة بالضرورة، وإنما حول إرث أمة تمثلّ مجموعة من الناس تجمعهم 

الكراهية المش�رتكة لجيرانهم وسوء فهم مش�رتك لماضيهم وهذا ما وصفه بإشكاليَّة التمييز بين 

التفسيرات اليساريَّة والتفسيرات اليمينيَّة للتاريخ؟ فيؤكد أنّ الفخر بالماضي شيء، ولكن لا يجب 

المغالات لتصبح إنجازات الماضي ذات انعكاسات سلبيَّة، فكونها مصدرا للثقة، أمر يعتمد على 

الطريقة التي يتم بها إحياء ذكرى الإنجازات الماضية))).

وكان هذا التطرف السياسي هو السمت العام لبناء الهويَّة السرديَّة للحركة المركزيَّة الأفريقيَّة؛ 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

2 - Jan Marinus Wiersma: Politics of the Past: The Use and Abuse of History, in Hannes Swoboda 
and Jan Marinus Wiersma.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



188

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ن نظرة  فالهويَّة الس��ودريَّة وفقًا الفيلسوف الفرنسي )بول ريكور-Paul Ricœur( هي التي تتضمَّ

إلى أصول كلّ مجتمع ومعاناته، وإنجازاته الماضيَّة بوصفها جزءًا من الثقافة السياسيَّة للمجتمع. 

ناً رئيسًا من كينونة كلّ مجتمع.))) قد ظهر فيها هذا التطرفّ  فهي التراث والتقاليد التي تمثلّ مكوِّ

الس��ياسي؛ وه��ذا ما يمكن الوق��وف عليه خلال ما ج��رى طرحه عن جذور الحرك��ة وعلاقاتها 

بالحض��ارة الفرعونيَّة. وقد اس��تند السرد التاريخي لـ )أنتا ديوب( وروايت��ه السرديَّة عن عدد من 

 ،)Diodorus Siculus-( و)ديودورس الصقليHerodotus-نصوص مؤرخّي اليونان )هيرودوت

في عرضه للأدلَّة التاريخيَّة التي تثبت الأصل الزنجي للمصرييّن القدماء؛ حيث يري )هيرودوت( 

د ) وص��ف لما رأه في مصر أثناء  أنّ أصول المصريين أفارقة، وبشرتهم س��وداء، وش��عرهم مجعَّ

زيارته(، فأكّد  أنَّ فيضانات النيل بس��بب أش��عة الش��مس القويَّة وما نتج عنها من ذوبان الثلوج، 

وهذه الحرارة هي التي تجعل الناس س��ودًا فـ “الكولخيس” كانوا جزءًا من جيش )س��نوسرت-

Senusret I( الذين كانوا من أصل مصري، واس��تقرّوا في شرقي البحر الأسود وجنوب القوقاز، 

وهؤلاء الكولخيس��يون كانوا سودًا ذوي شعر أكرت. وبالتالي أوضح )هيرودوت( أنَّ المصريين 
كانوا زنوجًا. وهذا ما ذكره )ديودور الصقلي( قائًال إنَّ مصر من أصل زنجي.)))

وفي ضوء اس��تناده على ما قدمه بعض المفكرين والفلاسفة والمؤرخين الأوروبيين، بدأ ببناء 

روايته السرديَّة لتدعي بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة، وزنجيَّة الش��عب المصري. فقام بتغيير معاني 

مسميات فرعونيَّة للإدعاء بزنجيَّة الدولة المصريَّة القديمة، ووصف شخصيات تاريخيَّة فرعونيَّة 

بأنها زنجيَّة أفريقيَّة، علاوة على توظيف الش��كل الخارجي للتماثي��ل لوصفه بالأفريقيَّة، مضافاً 

إلى التلاعب الزمني بالتاريخ، واستخدام ادّعاءات لغويَّة محاولة منه لربط الهيروغليفيَّة باللغات 

الأفريقيَّة كلغة شعب الولوف في غرب أفريقيا، علاوة على توظيف عدد من الأدلة الجينيَّة والأدلة 

البيومتريَّة. هذا ويرجع الدور الأس��اس في طرح تلك الادّعاءات )أنتا ديوب( المفكّر الس��نغالي 

الذي ألَّ��ف كتابَ الأص��ول الزنجيَّة للحضارة المصريَّ��ة، واهتمّ بالبحث ع��ن مرجعيَّة تاريخيَّة 

1 -Jan Marinus Wiersma: Politics of the Past: The Use and Abuse of History, in Hannes Swoboda 
and Jan Marinus Wiersma

2 - الشيخ أنتا ديوب: الأصول الزنجيَّة للحضارة المصريَّة.



189 10

حضاريَّة لأفريقي��ا، واعتبر أنَّ حضارة م�رص الفرعونيَّة حضارة زنجيَّة موظِّفً��ا عددًا من الحجج 

والأدلَّ��ة، والت��ي تنوَّعت ما بين الأدلة اللغويَّ��ة والأنثروبولوجيَّة والتاريخيَّ��ة وغيرها، لإثبات أنَّ 

المصريين القدماء كانوا زنوجًا أو أش��باه زنوج، وقد عرض هذه الفكرة بوضوح وبشكل مركَّز في 

مجلد تاريخ أفريقيا العام في الجزء الثاني تحت عنوان )أصل المصريين(، وقام بمناقش��ة مسألة 

أصل المصريين القدماء. ورأى أنَّ مصر القديمة كانت مجتمعًا أس��ود، وهنا ركّز على ذات البنية 

الاجتماعيَّة في مصر وأفريقيا، باعتبارها أحد الأدلَّة الاجتماعيَّة التي تثبت الأصل الزنجي لحضارة 

مصر الفرعونيَّة. كما أكَّد )ديوب( أنَّ أفريقيا كانت ولا تزال رغم الفترة الاستعماريَّة مركزاً حضاريًّا 

وليست طرفاً من الأطراف، وأنَّ الثورة الأفريقيَّة لا يمكن تحقيقها إلا بإعادة بناء التاريخ الأفريقي 

ى التخلَّف والتحدّي التقني،  الذي يبدأ من مصر الفرعونيَّة، وبذلك يمكن التغلبّ على ما يسُ��مَّ

وحاول إثبات هذا الادَّعاء عبر البحث في الأصل الزنجي عن حضارة مصر الفرعونيَّة، كالادّعاء 

ب��أنَّ مصر في المصريَّة القديمة تعني كيميت )Kemet( نس��بة إلى الناس الس��ود وليس الأرض 

السوداء يضاف إلى زنجيَّة الشعب المصري والتشكيك في جذور الملكة كليوباترا وتغّري ملامحها 

إلى الزنجيَّة، وقد استقى حججه من علم أصول السلالات البشريَّة، ومن مقارنة اللغات))). ولكنّه 

كل ما استخدمه لا يرتقي إلا إلى اتهامات زائفة بلا أدلةّ، وقد أثبت مشروع بحثي بمعهد التخطيط 
القومي عام 2024 زيف ادّعاءاتهم بالأدلةّ البيومتريَّة والأثريَّة والجينيَّة.)))

خاتمة 

ظهرت المركزيَّة الأفريقيَّة منذ القرن التاسع عشر، وتبلور المصطلح في السبعينيّات من القرن 

الماضي، وطرحت بوصفها أيديولوجية معرفيَّة تسعى لتغيير العالم كلهّ. فتعتبر المركزيَّة الأفريقيَّة 

أحد تطبيقات نظريَّة ما بعد الحداثة والنظريَّة البنائيَّة؛ حيث تختزل العلاقات البشريَّة في الأفكار 

1 - مركز الدراسات الأفريقيَّة: الشيخ أنت چوب مسيرة وتاريخ.
2 - لمزيد من التفاصيل انظر: هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر 

والسيناريوهات المتوقعة والسياسات الممكنة لصانع القرار.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



190

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

فتنظر إلى العالم الاجتماعي بأنَّه مكوّن من الوعي الإنس��اني والمعتق��دات والمبادئ واللغات 

ب�ني الجماعات البشريَّة، فتعتبر الحرك��ة أنّ العلاقات بين الأفراد ترتكز ع�ىل المعرفة الأفريقيَّة 

باعتبارها محدّدة للتفاعلات وبديلة عن المعرف��ة الغربيَّة التي أعلنت إنكارها الأيديولوجي لها؛ 

حيث وصفتها بالأيديولوجيَّة الطاردة والمتآمرة على الحضارة الأفريقيَّة التي تجسّدت في الحضارة 

الفرعونيَّة الزنجيَّة. وفي إطار مقولات وادّعاءات الحركة تتجسّ��د إشكاليَّة التطرف السياسي في 

سرد التاريخ عبر توظيف أدلةّ زائفة تحت الادّعاء بالمظلوميَّة والمطالبة بحقّ العودة، في ضوء فرية 

زنجيَّة الشعب المصري القديم. وقد نظرت الحركة للون البشرة بصفته عرقاً واعتبرته هويَّة، موظفّة 

التاريخ لبناء هويَّة سرديَّة، لتحقيق هويَّة عرقيَّة، لتصبح قوميَّة سوداء عابرة للحدود، ويترتب عليها 

حقوق سياس��يَّة تناشد بها الحركة. وتهدف الحركة إلى تأس��يس وطن قومي لها، فكان الاختيار 

على مصر والحضارة الفرعونيَّة، لاكتس��اب الفخر والعزةّ والادّعاء بفضل الزنوج الأمريكان على 

العالم كلّ��ه. وبدأت بالادّعاء بزنجيَّة الحض��ارة الفرعونيَّة وزنجيَّة القدم��اء المصريين، وجاءت 

الأصوات تعلي من المطالبات بالعودة إلى الدولة المصريَّة لتستعيد مصر نهضتها، والمطالبات 

بالأراضي والتعويضات، ورافعة دعاوي المظلوميَّة ما يعكس خطورة الطرح رغم زيف المبّررات 

الأيديولوجيات الاستعماريَّة الجديدة. فتعتبر الحركة أحد أدوات نظريَّة الاستعمار الجديدة التي 

توظفّ لون البشرة لخلق عرق أس��مى له حقوق وامتيازات، تس��مح له بممارس��ة العنف والقتل 

والاستبداد وسرقة الحضارة والآثار والتاريخ.



191 10

قائمة المراجع

: المراجع باللغة العربيَّة أوًال

الكتب:

• الش��يخ أنتا ديوب: الأصول الزنجيَّة للحضارة المصريَّة، ترجمة: حليم طوس��ون، دار العالم 	

الثالث: القاهرة، 2005.

الدوريات:

• آدم بمبا: “الثقافة الأفريقيَّة: مؤثرات واتجاهات”، قراءات ثقافيَّة، العدد 36، أبريل 2018.	

• محمد العقيد: “الشخصيَّة الأفريقيَّة مكوناتها، وأبرز سماتها وخصائصها، وخطابها التنموي”، 	

)في المجتمع الأفريقي(، قراءات أفريقيَّة، 28 يوليو 2016،

•	  https://qiraatafrican.com/5287/%d8%a7%d984%%d8%b4%d8%ae%d8%b

5%d98%a%d8%a9-%d8%a7%d984%%d8%a5%d981%%d8%b1%d98%a%d

982%%d98%a%d8%a9-%d985%%d983%%d988%%d986%%d8%a7%d8%

aa%d987%%d8%a7%d88%c-%d988%%d8%a3%d8%a8%d8%b1%d8%b2-

%d8%b3%d92023 85/، متوفرة بتاريخ 6 أكتوبر%

• هب��ة ج�امل الدين )وآخ��رون(: »حرك��ة الأفروس��نتريك وتأثيراته��ا المس��تقبليَّة على مصر 	

والس��يناريوهات المتوقع��ة والسياس��ات الممكنة لصانع القرار«، سلس��ة قضاي��ا التخطيط 

والتنميَّة، معهد التخطيط القومي: القاهرة، العدد 353: أبريل 2024

دراسات غير منشورة:

• إيمان عبد العظيم س��يد أحمد: الفرعونيَّة في الفكر الس��ياسي للش��يخ أنتا ديوب: دراسة في 	

الهويَّة الأفريقيَّة لمصر، رسالة ماجستير )غير منشورة(، معهد البحوث والدراسات الأفريقيَّة 

، جامعة القاهرة ، 2016.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



192

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المواقع:

• علي رسول الربيعي: النظريَّة والأيديولوجيا، مؤسسة الحوار الإنساني، 8 نوفمبر 2020،	

•	  https://hdf-iq.org/%D8%A7%D984%%D986%%D8%B8%D8%B1%D98%A

%D8%A9-%D988%%D8%A7%D984%%D8%A3%D98%A%D8%AF%D9%

8A%D988%%D984%%D988%%D8%AC%D98%A%D8%A9/، 9 متوف��ر بتاريخ 

ديسمبر 2023

• فارس قره: نظريَّة م��ا بعد الحداثة في العلاقات الدوليَّة، 2021-05-08، موس��وعة العلوم 	

السياسيَّة،

•	   https://political-encyclopedia.org/dictionary/%D986%%D8%B8%D8%B1%D

98%A%D8%A920%%D985%%D8%A720%%D8%A8%D8%B9%D8%AF%20

%D8%A7%D984%%D8%AD%D8%AF%D8%A7%D8%AB%D8%A920%

%D981%%D98%A%20%D8%A7%D984%%D8%B9%D984%%D8%A7%D9

82%%D8%A7%D8%AA%20%D8%A7%D984%%D8%AF%D988%%D984%

%D98%A%D8%A9، 

• مايكل جيمس: آدم بورقوس، العرق، نورة العوهلي )ترجمة(: موسوعة ستانفورد للفلسفة،	

•	  https://hekmah.org/%D%8A7%D984%%D8%B9%D8%B1%D982/، متوف��رة% 

بتاريخ 17 نوفمبر 2023

• مركز الدراسات الأفريقيَّة: الشيخ أنت چوب« Cheikh Anta Diop مسيرة وتاريخ، العراق، 	

27 يونيه 2022،

•	  https://africansc.iq/posts/details/98، 2023 متوفر بتاريخ 2 أكتوبر

• وائل خان: النظريَّة البنائيَّة في العلاقات الدوليَّة، الموسوعة السياسيَّة ،	

•	  202001-11-، https://political-encyclopedia.org/dictionary/%D8%A

7%D984% %D986% %D8%B8%D8%B1%D98 %A%D8%A920% %D8

%A7%D984% %D8%A8%D986% %D8%A7%D8%A6%D98 %A%D8



193 10

%A920%%D981%%D98%A%20%D8%A7%D984%%D8%B9%D98�%

4%D8%A7%D982%%D8%A7%D8%AA%20%D8%A7%D984%%D8%AF%

D988%%D984%%D98%A%D8%A9، 2023 متوفرة بتاريخ 17 نوفمبر

ثانيًا: المراجع باللغة الإنجليزيَّة:

 :Books

•	 Arthur L. Smith (asante): rhetoric of black revolution, Boston: Allyn and Bacon, 

Inc., Internet Archive https://bit.ly/3LYYcEk, 1969

•	 Adeshina Afolayan & Toyin Falola (eds):  The Palgrave Handbook of African 

Philosophy, y Springer: New York Nature, 2017.

•	 ANA MONTEIRO-FERREIRA: The Demise of the InhumanAfrocentricity, 

Modernism, and Postmodernism, Sunny Press: New York, 2014

•	 Carolyn Flueh Lobban and Richard A. Lobban: in Nubian Identity among Nubians 

in Egypt, Sudan, and the United States, Leith Mullings (editor), New Social 

Movements in the African Diaspora: Challenging Global Apartheid, Palgrave 

Macmilian: New York, 2009 

•	 Jan Marinus Wiersma, Politics of the Past: The Use and Abuse of History, in 

Hannes Swoboda and Jan Marinus Wiersma: The Socialist Group in the European 

Parliament, 2009,https://www.socialistsanddemocrats.eu/sites/default/files/2856_

EN_politics_past_en_090603_1.pdf, accessed on Dec. 11, 2023

•	 Molefi Kete Asante, The Philosophy of Afrocentricity, in Adeshina Afolayan, 

Toyin Falola (eds), The Palgrave Handbook of African Philosophy,  Palgrave 

Macmillan : New York, 19 November 2017, https://link.springer.com/chapt

er/10.105716_0-59291-137-1-978/, accessed on Oct, 7. 2023

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



194

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Periodicals: 

•	 Jerome H. Schiele:” Organizational Theory from an Afrocentric Perspective”, 

Journal of Black Studies, Vol. 21, No. 2, Afrocentricity, Dec., 1990

•	 Tunde Adeleke: “Africa and Afrocentric Historicism: A Critique”, Advances in 

Historical Studies, 2015, 4, 200215- Published Online June 2015 in SciRes. http://

www.scirp.org/journal/ahs http://dx.doi.org/10.4236/ahs.2015.43016, accessed 

on Nov. 7, 2023

•	 Reynaldo Anderson:” MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural 

turn in intercultural communication studies”, International Journal of Intercultural 

Relations, No. 36, 2012, PP 760: 769, https://www.sciencedirect.com/science/

article/abs/pii/S0147176712001010, accessed on Sept. 17, 2023

•	 Sarah Balakrishnan: “Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black 

Nationalism”, Souls 

•	 A Critical Journal of Black Politics, Culture, and Society, No. 1, Volume 22, 

2020, https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.108010999949.2019.1711566/, 

accessed on Nov. 22, 2023

Articles: 

•	 Alexa Walker: An Introduction to the Ethics, Politics, and Practicality of Ancient 

DNA Research in Archaeological Contexts, Simon Fraser University, August 27, 

2014https://www.sfu.ca/ipinch/outputs/blog/introduction-ethics-politics-and-

practicality-ancient-dna-research-archaeological-conte/, accessed on Nov. 19, 

2023

•	 Midas Chawane:  “The development of Afrocentricity: A historical survey”, 



195 10

Yesterday & Today, Dec. 2016, No. 16, http://www.scielo.org.za/scielo.

php?script=sci_arttext&pid=S222303862016000200006-, accessed on Dec. 9, 2023

•	 Shahira Amin:  Egyptians aren’t racist. They’re frustrated with Western appropriation 

of their ancient history, Atlantic council, https://www.atlanticcouncil.org/blogs/

menasource/afrocentrism-cleopatra-netflix-egypt-racist-appropriation/, June 29, 

2023

•	 TEMPLE UNIVERSITY official website, Molefi Kete Asante, Temple University 

College of Liberal Arts, https://bit.ly/42ZAyhQ, accessed on Nov. 20, 2023

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ





197 10

رآنِ الكريم
ُ
 الإنسانِ في الق

ُ
ولاية

مراجعة: الشيخ غسان الأسعد)2(

 يعال��ج هذا الكتاب قضيَّة الولاي��ة في القرآن الكريم بوصفه��ا مقامًا من مقامات 

الإنسان على المستوى المعنوي، وذلك وفق منهج التفسير الموضوعي، وقد تعرضّ 

فيه لدراس��ة مقام الولاية، بقس��ميها التشريعيَّة والتكوينيَّة، وانصبّ اهتمام المصنّف 

على الولاية التكوينيَّة بالمعنى الخاص، وهو المقام الذي يثبت لبعض الأفراد الذين 

وصل��وا إلى مقام القرب من الله تعالى، وأج�ىل مصاديق هؤلاء: النبيّ محمد)ص( 

وأهل البيت ، كما بحث في الطريق الموصل إلى مقام الولاية بالمعنى الخاصّ، 

مؤكِّ��دًا ع�ىل أنَّ ذلك يعتمد ع�ىل عنصرين؛ الأول عنصر المعرف��ة والعلم، والثاني 

العمل والعبادة، ولا شكّ في أنَّ الإخلاص شرط أساس في تحقُّق هذا المقام بمراتبه، 

وكلَّما اشتدَّ إخلاص العبد، كلّما كانت مرتبة ولايته أقوى وأعمق.

وهن��ا لا بدّ م��ن التأكيد على أنَّ المصنِّف يرى أنَّ الإنس��ان لا يك��ون له ولاية في 

ع��رض ولاية الله تعالى بل ولا في طول ولايته تعالى، بل يكون مظهرًا لأس�امء الله 

تعالى الحسنى، ولذلك فعل المعصوم مثًال أو ولايته مرآة لولاية الله تعالى.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية:

1 أستاذ في جامعة المصطفى العالميةّ-فرع لبنان.

قراءة في كتاب

الولاي��ة التكوينيَّة، الولاي��ة التشريعيَّة، مظهر أس�امء الله تعالى، 

القرب، المحبَّة، النصرة.



19810

Reading a Book

Guardianship of Man in the Holy Qur’an

Sheikh Ghassan Al-Asaad(1)

This book addresses the issue of guardianship [Wilayah] in the Qur’an, 
considering it a station of human achievement on a spiritual level, according to 
the methodology of thematic exegesis. It explores the concept of guardianship 
[Wilayah] in its two forms: legislative and ontological. The author primarily 
focuses on ontological guardianship in its specific sense, which is a status 
granted to certain individuals who have reached a state of closeness to Allah. 
The most prominent examples of such individuals are the Prophet Mohammad 
(peace be upon him) and Ahl al-Bayt (peace be upon them).
The book further examines the path that leads to this specific station of 
guardianship, emphasizing that it is reliant on two main elements: the first is 
knowledge and understanding, and the second is action and worship. There is no 
doubt that sincerity is a fundamental condition for attaining this rank in all of its 
stages. The stronger the sincerity of the servant, the deeper and more profound 
their rank of guardianship becomes.
It is crucial to note that the author maintains that humans do not possess 
guardianship in the same realm as the guardianship of Allah, Almighty, neither 
in parallel nor in succession. Rather, they serve as manifestations of Allah’s 
beautiful names. Therefore, the actions of the infallible or their guardianship are 
a reflection of Allah’s own guardianship.

Abstract

Keywords:  Formative Guardianship, Legislative Guardianship, Manifestation 
of Allah’s names, Closeness, Love, Victory

1 -Teacher at the Seminary [Hawza] of the Noble Messenger - Lebanon..



199 10

بطاقة الكتاب

اسم الكتاب: ولاية الإنسان في القرآن

مؤلف الكتاب: الشيخ جوادي آملي.

دارالنشر: دار الصفوة  

تاريخ النشر: 1993م.

عدد الصفحات: 264.

مة  مقدِّ

تعُ��دّ الولاية من المفاهي��م المركزيَّة في البني��ة العقديَّة والمعرفيَّة للق��رآن الكريم؛ لما تنطوي 

عليه م��ن أبعاد وجوديَّة ومعنويَّة تتَّصل اتصاًال وثيقًا بس��ؤال القرب من الل��ه، وحقيقة التوحيد، 

وحدود الفاعلية الإنس��انيَّة في عالم الإمكان. وقد شهد هذا المفهوم عبر تاريخ الفكر الإسلامي 

دة، تراوحت بين القراءة الفقهيَّة – السياسيَّة، والقراءة الكلاميَّة، وصوًال إلى المقاربة  مقاربات متعدِّ

العرفانيَّة والفلسفية التي تنظر إلى الولاية بوصفها مقامًا كماليًّا ومرتبة من مراتب التحقّق الوجودي 

للإنس��ان. وفي هذا الس��ياق يندرج كتاب »ولاية الإنس��ان في القرآن« لـ )الشيخ جوادي آملي(، 

بوصفه محاولة علميَّة منهجيَّة لإعادة بناء مفهوم الولاية على أس��اس قرآني، من خلال التفس�ري 

الموضوعي، وبمنأى عن الاختزال السياسي أو الاجتماعي الشائع.

ينطلق المؤلفّ من رؤية فلسفية–عرفانيَّة ترى الولاية امتدادًا للتوحيد الأفعالي، وتجلِّيًا لأسماء 

الله الحس��نى في الوجود الإنس��اني، لا مقامًا مس��تقًال أو موازياً لولاية الله تعالى، ولا حتى في 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



200

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

طوله��ا، بل مظهراً لها ومرآة تعكس فع��ل الحقّ في العالم. ومن هنا، يركّ��ز الكتاب على الولاية 

التكوينيَّة بالمعنى الخاصّ، باعتبارها رتبة وجوديَّة تتحقّق بالمعرفة، والعمل، والإخلاص، وتنتهي 

إلى شهود التوحيد ونفي الاستقلال عن الإنسان في العلم والقدرة والفعل. وبهذا المعنى، يقدّم 

الكتاب معالجة تتقاطع مع مباحث فلسفة الدين، ولا سيما في ما يتعلَّق بعلاقة المطلق بالمحدود، 

وحدود الفاعليَّة الإنسانية، وإشكاليَّة النسبة بين الإلهي والبشري.

وتهدف هذه المقالة إلى قراءة تحليليَّة لمضامين الكتاب، من خلال تتبّع بنيته التعليميَّة القائمة 

على الدروس، واستخراج مرتكزاته المفهوميَّة، ولا سيّما مفاهيم الولاية، والتوحيد، والإخلاص، 

والمعرفة، مع إبراز أفُقُه الفلس��في والعرفاني. كما تس��عى إلى تقويم منهجه وتقسيمه، والوقوف 

عند بعض الملاحظات العلميَّة والمنهجيَّة، بما يتيح وضع هذا العمل في سياقه المعرفي ضمن 

دراسات الولاية والقرآن وفلسفة الدين المعاصرة.

عرض مضامين الكتاب

ويب��دو أنَّ المصنِّ��ف أراد أن يجعل الكتاب على هيئة الكتاب التدريسّي؛ لذا فقد قسّ��مه إلى 

مة وواحد وعشرين درسًا. مقدِّ

مة ست نقاط أساس يمكن اختصارها في الآتي: نت المقدِّ هذا، وقد تضمَّ

11 يش�ري المصنّف في النقطة الأولى إلى أنَّ العلم موجود مجرَّد، وكلّ وجود فهو كمال؛ .

ولا ش��كّ في أنَّ لهذا الكمال درجات ومراتب شأن كلّ ما هو موجود. ولكنَّ الإنسان 

إذا اتخّذ العلم وس��يلة للمراء والتفاخر والتكّرب على الآخرين أو إساءة الاستفادة منه، 

فسيتحوّل هذا العلم إلى حجاب وجهل.

22 حثّ الإس�الم على تحصيل العلم بأقسامه المختلفة، أي: الحكمة الإلهية، والحكمة .

العملية، والعلم التجريبي، وقد شدّد المصنّف على أهميَّة دراسة علوم الطب والفيزياء 

والرياضي��ات وغيرها باعتبارها من العلوم الضروريَّة التي نحتاج إليها في بناء مجتمع 

متط��وّر ومتقدّم، ولك��نّ المصنّف أكّد في الوقت نفس��ه ع�ىل ضرورة الالتفات إلى 

أنَّ التم��دّن وبناء النم��وذج الحضاري لا يمكن أن يجري ع��ن طريق تحصيل العلوم 



201 10

ن إلى أنحاء العلوم الثلاثة المذكورة معًا. التجريبيَّة فقط، بل يحتاج التمدُّ

33 ن أشكاًال . يمثِّل الإسلام منظومة متكاملة، بل هو مدينة من العلم، وبالتالي فإنَّها تتضمَّ

مختلفة من العلوم، سواء أكانت إلهيَّة أم عمليَّة أم تجريبيَّة، وبالتالي فإنهّا تمثِّل التحقّق 

اللفظي للإسلام، في حين أنَّ المعصوم يمثلّ التحقّق العيني.

44 ي��رى المصنّف أنَّ الجامعات تهتمّ بتدريس العل��وم التجريبيَّة، بينما تتوّىل الحوزات .

العلميَّة الاهتمام بتدريس العلوم الإلهيَّة والعمليَّة.

55 يشير المصنّف في هذه النقطة من مقدّمته إلى أنَّه ليس المقصود من الولاية في الكتاب .

ما يمكن تسميته بالولاية الاجتماعيَّة أو السياسيَّة بل المراد هو ولاية أولياء الله تعالى، 

والفارق ب�ني الولايتين، أنَّ الولاية الاجتماعيَّة والسياس��يَّة هي مج��ردّ ولاية اعتباريَّة 

جعليَّ��ة، بينما ولاية أولياء الله فه��ي رتبة وجوديَّة وكماليَّة، وبالت��الي يمكن القول إنَّ 

ولاي��ة أولياء الله -تعالى- عب��ارة عن تكليف عيني، بخلاف الولاي��ة الاجتماعيَّة التي 

تعتبر مقامًا إنش��ائيًّا وجعليًّا، ولذلك يمكننا أن نفهم انطلاقاً من هذا التفريق لماذا كان 

أئمَّة أهل البيت  يزهدون في هذا المنصب، وبذلك يمكن أن ندرك أنّ هذه الولاية 

الإلهيَّ��ة لا يمكن إزالتها عنهم، فهي ج��زء لا يتجزَّأ من حقيقي��ة وجودهم ومقامهم، 

بخلاف ولايتهم الجعليَّة. ومع ذلك فإنَّ أئمَّة أهل البيت  حذّروا أتباعهم من توِّيل 

م��ن ليس أهًال لهذا المنصب الحسّ��اس؛ لما له من تأثير على المجتمع، س��واء أكان 

على المستوى الاجتماعي أم الاقتصادي أم السياسي... ولا شكّ في أنَّ أبرز مصداق 

لأولي��اء الله هم النبي a وأئمَّة أهل البي��ت ، وقد طلبوا هذا المقام المعنوي في 

أدعيتهم المنقولة عنهم.

66 مة إلى أنَّ الوصول إلى مقام الولاية الإلهيَّة . يشير المصنِّف في النقطة الأخيرة من المقدِّ

يعني أنَّ الولي وصل إلى مرحلة شهود توحيد الله تعالى؛ حيث إنَّ كلَّ كمال وجودي 

يراه راجعًا إليه تعالى. ومن هنا، فإنَّه يمكن القول إنَّ الكمالات الوجوديَّة التي يحتاجها 

السالك في طريق السلوك لا بدّ أن تسُلب عنه حين الوصول، والكمالات التي نتحدّث 

عنها عبارة ع��ن العلم والحياة والقدرة، وبالتالي فإنَّه عندما يتحقّق للولي مقامه، يجد 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



202

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

أنَّ��ه ليس لديه عل��م ولا قدرة ولا اقتدار في قبال الحقّ تعالى، وهذا راجع إلى ش��هود 

التوحيد، ففي ظلّ التوحيد يجد السالك أنَّه لا ظهور لأيّ من الكمالات في قبال الحق 

المتعالي.

وإذا كان الحال ذلك، فلا شكّ عندها في أنَّ الطريق الوحيد للوصول هو شهود الحقّ تعالى، 

ويكون الحجاب عن شهوده في الواقع عبارة عن رؤية السالك غير الحقّ في وجوده، فكلمّا اشتدّ 

توحيد العبد كلمّا استطاع الوصول إلى مقام الولاية وشهود الحقّ. ومن هنا نستطيع أن ندرك سبب 

ن لم  وقوع التفاوت في درجات الولاية بين أولياء الله، فمن انقطع إلى الله تكون مرتبته أعلى ممَّ

؛ حيث يرى غنى الله المطلق، مقابل فقر الآخرين المحض. يكن انقطاعه كامًال

ذكرن��ا س��ابقًا أنَّ الكتاب موزَّع على مقدّمة وواحد وعشرين درسً��ا، وس��وف نحاول في هذه 

الدراسة المختصرة بيان أهمّ ما ورد في هذه الدروس بشكل متسلسل.

الدرس الأول:

 ب�ّن�يّ المصنِّف في هذا الدرس معن��ى الولاية لغة واصطلاحًا، ومتعمّقً��ا في معناها الوارد في 

الق��رآن الكري��م؛ إذ تعتبر الولاية نوعًا من الق��رب الخاصّ بين الله وبين عباده. وتجدر الإش��ارة 

إلى أنَّ القرب واحد من جهة الله تعالى، أي إنَّ قرب الله -تعالى- من عباده متس��اوٍ، ولكنَّ العباد 

مختلفون في درجة قربهم منه تعالى، وبعبارة أخرى إنَّ التفاوت في القرب بين العباد سببه العباد 

أنفسهم، وليس الله.

وتجدر الإشارة إلى أنَّ القرب ليس من المقولات الإضافية، بمعنى أنَّه إذا كان الله قريبًا، فهذا 

يعني أنَّنا قريبون منه، فها المعنى إضافي، بينما القرب المقصود هنا يعدّ من المقولات الإشراقيَّة، 

بحس��ب تعبير المصنّف، باعتبار أنَّ الله خالق الإنس��ان الذي يقوم ب��دوره بإقامة علاقة وارتباط 

مع الله، ويمك��ن توضيح ذلك بأن نقول إنَّ العلاقة من جهة الل��ه -تعالى- إيجاديَّة؛ حيث يقول 

تعالى: ﴿إنَّما أمره إذا أراد ش��يئًا أن يقول له كن فيكون﴾ ]ي��س: 82[، فهذه الآية تعّرب عن 

ه��ذه العلاقة، والخطاب في الآية بقوله تعالى: »كُ��نْ« ليس خطاباً لفظيًا، بل هو خطاب تكويني 

ولا يحتاج إلى مخاطبَ خارجي.



203 10

والنبيa وأهل بيته مظهر من مظاهر الولاية، باعتبار أنَّها من أسماء الله الحسنى، وعلى 

الإنس��ان أن يس��عى أن تكون له درجة من هذه الولاية، وعلى الأقل أن تكون له ولاية على نفسه، 

ليمنعها من الانجرار وراء الشهوة، فتكون الولاية للشيطان.

الدرس الثاني: 

يَّة الارتباط بين الأفراد، وضرورة تعميق أواصر المحبّة  يؤكّد المصنّف في هذا الدرس على أهمِّ

والن�رصة، وذلك بما يحقِّق التأثير المتبادل بينهم؛ حيث يدعو القرآن الكريم ويحثّ على تعميق 

أواصر الأخ��وَّة بين المؤمنين، وفي المقابل ضرورة حصر الولاية بينهم، وأن لا يكون بينهم وبين 

غير المسلمين ولاية.

ويؤكّد المصنّف على ضرورة التمييز بين الوِلاية وبين الوَلاية، فالأولى بالكسر بمعنى النُّصرة، 

ا الوَلاية )بالفتح( فبمعنى التدبير والقيادة. وأمَّ

الدرس الثالث:

يش�ري المصنّف في هذا ال��درس إلى أنَّ الق��رب في الجوانب المعنويَّة ليس من نوع النس��بة 

والإضافة المتوافقة الأطراف، بل هي من قبيل الإضافة المتخالفة الأطراف، فقد يكون ش��خص 

م��ا قريباً من الآخر معنويًّا، ولكنَّ العكس قد لا يكون صحيحًا؛ لذا فإنَّه على الرغم من قرب الله 

من جميع خلقه، لكنَّ الإنسان قد يكون بعيدًا عنه أيضًا.

من جهة أخرى يش�ري المصنّف إلى أنَّ القرآن الكريم يمنع المؤمنين من ولاء النُّصرة والمحبَّة 

مع غير المؤمنين، خوفاً وحذرًا من سريان ذلك إلى ولاء التدبير والقيادة.

ولا ش��كّ في أنَّ الولاء في التدبير والقيادة قد يكون ولاء حقّ وقد يكون ولاء باطل، والميزان 

والمعي��ار في التمييز بينهما هو المولى، فإذا كان المولى هو الل��ه، فالولاية ولاية حقّ، وإذا كان 

الم��ولى غيره -تعالى- فالولاية ولاية باطل. ومن كانت ولايته الباطل، فس��تظهر حقيقة ولائه يوم 

القيامة: ﴿مأواكم النار هي مولاكم﴾ ]حديد: 15[.

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



204

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الدرس الرابع:

لنا في أنفس��نا لوجدنا أنَّ لأنفس��نا  قة في الخارج، وإذا تأمَّ يؤكّد المصنف على أنَّ الولاية متحقِّ

نوعًا من الولاية على ش��ؤونها التدبيريَّة، فنحن نقود أنفسنا في كثير من الشؤون، ومن هنا ينطلق 

الن��صّ الق��رآني ليثبت أنَّ الإنس��ان ولّي لله تعالى، وم��ن صفات ولّي الله أنَّ��ه يكون في حصن 

التوحي��د، وهذا يعني أنَّه يك��ون في مأمن، فلا يخاف ولا يح��زن، ﴿ألا إن أولياء الله لا خوف 

عليهم ولا ه��م يحزنون﴾ ]يونس: 62[، فليس لدى الولّي ال��ذي وصل إلى حصن التوحيد ما 
يخاف فقدانه، فما هو محبوب المؤمن لا يمكن أن يفقده، وهو الله تعالى.

��م المصنّف ولاية الله على عباده إلى ولاية عامة وولاية بالمعنى الأخصّ، مُفاد الأولى  ويقسِّ

ة من الله  أنَّ كل ع��الم الوجود تحت ربوبيت��ه، فيما مُفاد الثانية أنَّها تتضمّن رحم��ة وعناية خاصَّ

تع��الى لأوليائه، علًام أنَّ الولاية بالمعنى الأخ��صّ لا تتحقَّق في أفراد المؤمنين عامّة بل تختصّ 

.بأفراد المعصومين

الدرس الخامس:

بّني المصنّف في هذا الدرس أنَّ طريق الولاية والقرب من الله -تعالى- هو الطاعة له سبحانه، 

والمعصي��ة طريق البعد عنه، والضلال ع��ن طريقه، كما أنَّ الله -تعالى- ح�رص الولاية والتدبير 

بنفس��ه؛ حيث قال: ﴿وما لهم من دونه من والٍ﴾ ]الرعد: 11[، فلا ولاية لغيره تعالى؛ ولذلك 

ه الحمد إلى غيره تعالى. لا يمكن أن يوجَّ

الدرس السادس: 

انطلاقاً من ما مرّ بيانه في طريق تحقُّق الولاية، فلا شكّ عندها في أنَّ الميل إلى الدنيا والغرق 

في ملذّاتها يشكّل مانعًا من تحقُّق الولاية، يقول تعالى: ﴿ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى 

الأرض واتب��ع هواه﴾ ]الأعراف: 176[، فلا ينبغي للإنس��ان أن يتوقَّع ما ينفعه عند غيره تعالى، 
فهذا توهّم باطل وسيجرهّ إلى الخيبة والضلال.

ويشير المصنّف إلى أنَّه إذا صار الإنسان مظهراً لولاية الله تعالى، فإنَّه إذا دعا الله بنزول المطر،  	



205 10

ا إذا لم يكن مظهراً لولايته تعالى، فلن يكون قادرًا على فعل شيء. فإنَّ المطر سيهطل مباشرة، وأمَّ

الدرس السابع: 

يَّ��ة العبادة بوصفها طريقًا للتق��ربّ إلى الله تعالى، بل تعدّ  ب�ّن�يّ المصنّف في هذا الدرس أهمِّ

العبادة في القرآن الكريم طريقًا إلى تحصيل اليقين؛ حيث يقول تعالى: ﴿واعبد ربك حتى يأتيك 

اليقين﴾ ]النحل: 99[، ولا شكّ في أنَّه ليس المراد من اليقين هنا هو اليقين بوجود الله، باعتبار 
ا تنطلق في الأصل من إيمان العبد بخالقه وربِّه، فهي تنشأ بسبب هذا اليقين، فكيف  أنَّ العبادة إنَّم

تكون س��ببًا في حصوله، من هنا فإنَّ المصنّف يؤكّد على أنَّ اليقين المقصود هو اليقين بصفات 

الله تعالى المطلقة، أي الاعتقاد اليقين بوحدانيَّته ومالكيَّته.

ومعنى معرفة الله بصفاته المطلقة هو أن يتحوّل الإنسان إلى مرآة لجلال الله وجماله، وبعبارة 

أخ��رى أن يتحوَّل إلى مظهر للكمالات الإلهية، وهذا معنى انحصار الولاية به تعالى؛ لأنَّ معنى 

»التوحيد الأفعالي« في الواقع هو أن يكون الله هو الولّي في جميع شؤون الإنسان.

الدرس الثامن:

تعرضّ المصنّف في هذا الدرس لمس��ألة التوحيد الأفعالي، فمن الواضح وفق الس��ياق العام 

الذي قدّمه المصنف في الدروس الس��ابقة أنَّ المح��ور في الولاية هو التوحيد، ومن الواضح أنَّ 

ا يرتبط بش��كل أس��اس بالتوحيد الأفعالي، فبناء عليه  كون الإنس��ان مظهراً لولاية الله تعالى إنَّم

يكون كلّ ما في الوجود الإم��كانّي محتاجًا إلى الله تعالى وجودًا وبقاءً، وبالتالي فإنَّ الله تعالى 

مالك لجميع خلقه، وما نحن إلا أمانة يجب إرجاعها إليه تعالى، فمالكيَّة الله تعالى قضيَّة واقعيَّة 

حقيقيَّة واقعيَّة مسلَّمة باعتبارها أصل وجوده تعالى، فعلى الإنسان أن يطهِّر نفسه من كلّ ما يمنع 

من تجّيل الأنوار الإلهيَّة في قلبه.

الدرس التاسع

خصّ��ص المصنِّف هذا الدرس للتأكيد على دور الإخلاص في التقربّ إلى الله تعالى؛ حيث 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



206

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يعت�رب المصنّف أنَّ الإخ�الص هو الطريق الوحي��د الموصِل إليه تعالى، ولا ش��كّ في أنَّ أعلى 

قة في النبي الأك��رمa، وفي أهل البي��ت، وبالتالي تكون  درج��ات الإخلاص كان��ت متحقِّ

ولايتهم ومظهريَّتهم لولاية الله أقوى من أي مخلوق آخر.

الدرس العاشر:

يؤكِّ��د المصنّف في هذا الدرس على أنَّ م��ن يريد التقربّ إلى الله تعالى، فلا بدّ له من تحقيق 

أمرين أساسين؛ الأول: المعرفة، الثاني: الإخلاص، والمعرفة هي الأصل، بينما الإخلاص فرع، 

فلا إخلاص دون معرفة.

ومن هنا فإنَّ الإنسان لا يصير وليًّا لله تعالى إّال إذا صار مظهراً للصمد، وقد وصف الله -تعالى- 

من يصلون إلى هذا المقام بأنَّهم ﴿أولو البلأاب﴾ ]البقرة: 269[، وذلك مقابل من توَّىل الشيطان 

فصارت ﴿أفئدتهم هواء﴾ ]إبراهيم: 43[.

وأهم مانع من تحقّق الصمديَّة في الإنسان هي الموانع الداخليَّة، وهي الوهم والخيال، فكلمّا 

س��يطر الوهم والخيال على الإنس��ان كلمّا ابتعد عن الواقعيَّة، من قبيل من يخاف الظلمة، فهذا 

ى بالموانع الخارجيَّة،  م الإنسان. ومن الموانع ما يسُمَّ الخوف لا ينشأ من أمر واقعي، بل من توهُّ

كالشيطان والمشركين الذين يحاولون حرف الحقائق وإضلال الناس.

وفي سياق آخر يؤكِّد المصنِّف على أنَّ الجزاء يوم القيامة ليس إلا العمل نفسه، فالإنسان الذي 

جعل قلبه مسرحًا للشيطان والوَهم، فسوف يحَُرش يوم القيامة، وسوف يبرز هناك الوجه الحقيقيّ 

للخيالات والأوهام التي جعلها تسيطر على ساحة قلبه؛ ولذلك كان ذكر الموت مُزيًال للأوهام 

والخيالات ومانعًا من ارتكاب الذنوب، فحتى يصل الإنس��ان إلى مقام القرب لا بدّ له من يصير 

مظهراً لصمديَّة الله تعالى.

الدرس الحادي عشر: 

م��ن الواضح أنَّ الصمد هو الخالي من العيوب؛ لذا فإنَّ الإنس��ان ينبغي أن يحفظ نفس��ه من 

الوقوع في أي عيب أو ذنب، فلا بدّ من أن يكون خاليًا من العيوب العلميَّة والعمليَّة.



207 10

ويمكن للإنس��ان أن يكون مظهراً للصمديَّة من الناحية العلمي��ة وإن كان لا يمكنه إدراك كنه 

س��ة لا يمكن أن تكون متعلَّقًا لعلم الإنسان، وبالتالي يمكن القول  ذاته تعالى؛ لأنَّ الذات المقدَّ

إنَّ تمام العلم هو معرفة أصول الدين.

ا على المستوى العملي، فالإنسان يجب أن يعبد الله -تعالى- إلى أن يصير قلبه ممتلئاً حبًّا  وأمَّ

لله، وقد ورد في الدعاء: »اللهمَّ إِّين أسألك أن تملأ قلبي حبًّا لك«، وبالتالي فطريق الولاية مفتوح 

أمام الإنسان، ومن هنا نعلم أنَّ الإسلام يمثِّل مظهر الصمد؛ لأنَّه الدين الجامع.

الدرس الثاني عشر: 

ث المصنِّف في هذا الدرس عن العلاقة بين المعرفة وبين النيَّة، مؤكِّدًا على أنَّ المعرفة  يتح��دَّ

أصل والنيَّة فرعها. لذا، فإنَّ عمل الشيطان ينصبّ على تشويه الساحة العلميَّة والفكريَّة، ليتمكّن 

بالتالي من السيطرة على النيَّة وتشويهها بتبع ذلك.

ة النظريَّة هي التي تجعل الإنس��ان بعيدًا عن س��لطان الوهم، وبالت��الي فإنّ ذلك يمكّنه  فالقوَّ

من الس��يطرة على قواه المختلفة، وتجعله قادرًا على الابتعاد عن الدناءة والهوى. ويمكن تعزيز 

الجان��ب العلمي والنظري من خلال العبادة؛ لأنَّها تورث اليقين، وبالتالي فإنَّ الإنس��ان إذا صار 

صمدًا في العلم والعمل، فلن يكون للشيطان ولاية عليه، وسيكون مظهراً لاسم الولّي.

الدرس الثالث عشر

يتعرَّض هذا الدرس لمس��ألة التق��ربّ إلى الله وأثره على العبد، فإذا صار العبد بس��بب تقرّبه 

محبوباً لله تعالى، فإنَّ الله يتوَّىل جميع ش��ؤونه الإدراكية والعملية، وقد اس��تفاد المصنّف هذه 

النتيجة من الحديث المعروف بقرب النوافل. وهنا يؤكّد على أنَّ أولياء الله -تعالى- يهتدون بنور 

ة  الحقّ، وبالتالي لا يكونون عرضة للضلال والزلل، ولا تجرهّم الأهواء النفسانيَّة؛ لمعرفتهم التامَّ

بحقيقة هذه الدنيا الزائلة.

ويؤكّ��د المصنّف على ضرورة الالتفات إلى أنَّ تحقُّق الولاي��ة لفرد لا يعني تفويض أمور 

الدنيا إليه، فاللهّ هو الربّ الواحد، ولا يمكن تجزئة ربوبيَّته، فضًال عن أن َّالفقر مقوّم لجميع 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



208

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الموج��ود الإمكانيات، وهذا يعني أنَّ كلَّ ممكن لا يس��تغني في وجوده، فضًال عن تصرفّاته 

وأفعاله، عن الله تعالى، فكيف يصحّ أن تفُوّض أمور الخلق إليه والحال أنَّه هو نفسه يحتاج 

إلى مقوِّم.

الدرس الرابع عشر:

يبحث هذا الدرس في الولاية التكوينية والولاية التشريعية، ومن المعلوم أنَّ الولايتين فرع من 

فروع ربوبيتّه تعالى، وقد بّني المصنّف ذلك من خلال جملة من المقدّمات المعمّقة.

الدرس الخامس عشر:

من المعلوم أنَّه لا ولاية لأحد في عرض ولاية الله تعالى؛ لأنَّه ليس لأحد استقلال في الوجود 

فضًال عن التصرف والتدبير في قبال الله -تعالى- بل إن المصنّف يؤكّد أنَّه لا ولاية لأحد في طول 

ولاية الله، فهو تعالى صمد، وبالتالي لا يبقى خلأ لآخر في الوجود غيره حتى يكون له ولاية على 

التصرفّ والتدبير، سواء أكانت في عرض ولايته الله أم في طول ولايته تعالى، ومن هنا فإنَّه ينبغي 

ا هي مظهر وآية من آيات الحقّ تعالى. التأكيد على أنَّ الولاية التي تنُسب إلى غير الله -تعالى- إنَّم

 وينبغي الالتفات في المقام إلى نقطة جديرة بالاهتمام ترتبط بصفات الولي؛ حيث لا بدّ من أن 

يك��ون الولّي متصّفًا بالعلم والقدرة المطلقتين، وإلا فإنَّه لا يكون وليًّا، فلا ولّي غيره تعالى، ومن 

ََّمثة غيٌر، فضًال عن  هنا يؤكِّد المصنّف على أنَّ الله وحدةٌ قاهرةٌ لا تترك أي مجال وجودي ليكون 

َّة ولّي غيره. أن يكون َمث

الدرس السادس عشر: 

يعالج هذا الدرس مس��ألة انحصار الولاية التشريعيَّة به تعالى؛ حيث إنَّه لا أحد غيره -تعالى- 

يملك ش��أناً من شؤون الإنسان بحيث يحقّ له التقنين والتشريع، ومن هنا يؤكّد سماحته على أن 

حاكميَّة النب��يa لم تكن في طول حاكميَّة الله، فضًال عن أن تكون في عرضها، بل هي مظهر 

من مظاهر حاكميَّته ومرآة لها.



209 10

الدرس السابع عشر:

يس��تكمل المصنِّف في هذا الدرس معالجة مس��ألة الولاية التشريعيَّة والتكوينيَّة، ويستحضر 

ة أنَّه هو الخالق والعالم بأسرار الكون  مزيدًا من الأدلَّة القرآنيَّة على انحصار الولاية به تعالى، خاصَّ

والخلقة، ومن كان كذلك ينبغي أن يعُبَد وأن تكون الولاية له لا لسواه.

الدرس الثامن عشر:

ة  َّ��ة ولاية تكوينيَّة عامَّ يتن��اول هذا الدرس أقس��ام الولاية التكوينيَّة؛ حيث ذكر المصنّف أنَّ َمث

ة فتش��مل جميع المخلوقات، ولذل��ك فإنَّ لكلٍّ منّا س��لطان وولاية  ا العامَّ ��ة، أمَّ وأخ��رى خاصَّ

ة فتختصّ بالمؤمنين. وفي س��ياق آخر أش��ار المصنّف إلى أنَّ الولاية  ا الخاصَّ على تصرفّاته، وأمَّ

ا بمعنى مواجهة  ا أن تكون بمعنى تبيين الآيات الإلهيَّة، وإمَّ التشريعية المنسوبة إلى الأنبياءj، إمَّ

الانحرافات والمخالفات التشريعيَّة.

الدرس التاسع عشر:

 ،يرى المصنّف أنَّه على الرغم من أنَّ ظاهر القرآن الكريم انحصار الولاية التشريعيَّة بالأنبياء

ويقُصد بها إبلاغ الرس��الة، لكنَّ الولاية التكوينيَّة ليس��ت كذلك، فهي تشمل كلّ من يملك قدرة 

ة، فلا ش��كّ في ثبوتها  ا الولاية الخاصَّ ، وأمَّ ع�ىل التأثير خارجًا، ومن��ه ولايتنا على تصرفّاتنا مثًال

لبعض الأش��خاص، كما هو ظاهر الكت��اب، والجدير بالذكر أنَّ هذه الولاي��ة لا تكون نابعة من 

الألفاظ والمفاهيم، بل هي نابعة من نوع آخر من العلم، وهو العلم بالاس��م الأعظم، وليس هو 

العلم بمعنى الوجود الذهني، بل هو علم يحصل من أنس الروح بأعظم الأسماء، ومن هنا ينبغي 

الالتفات من جديد إلى أنَّ هذه الولاية في الحقيقة هي مظهر ولاية الله.

الدرس العشرون: 

يس��تعرض المصنّف في هذا ال��درس جملة من النماذج لأف��راد كانت لديهم ولاي��ة تكوينيَّة 

بالمعن��ى الخ��اصّ، وقد ورد ذكرهم في القرآن الكريم، مش�رياً إلى أنَّ ولايته��م مرتبطة بما كانوا 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



210

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ا يهيّئه الله -تعالى- لمن يمتلك صفة الاس��تقامة على  يمتلكونه من العلم اللدُنّي، وهذا العلم إنّم

.الطريق الإلهي، وبالتالي لا ينحصر ذلك بالأنبياء

الدرس الحادي والعشرون:

يبحث هذا الدرس بشكل مفصّل في تحصيل بعض الأفراد للولاية التكوينيَّة وعدم اختصاصها 

بالأنبي��اء، وقد دلتّ مجري��ات التاريخ على تحقّق ذلك على يد عدد م��ن الأولياء. والجدير 

بالذكر أنّ هؤلاء لا يصلون إلى هذه الرتبة إلا بعد الإيمان بالأنبياء والشرائع.

وفي س��ياق آخر أشار س�امحته إلى دور الروح القدس في هذا المجال؛ حيث يرى أنَّ الروح 

م،  القدس عبارة عن درجة عالية من النفس الإنس��انيّة، وبالتالي ليست روحًا مستقلةّ كما قد يتُوهَّ

ويمكن للإنسان الوصول إلى هذه الدرجة العالية بعد طيّ مراحل معقَّدة يصل معها الإنسان إلى 

مقام القدس، فيصير بذلك مظهراً لاسم من أسماء الحقّ تعالى.

ملاحظات عامة:

ع�ىل الرغم من أهمية الكتاب وعمق مضامين��ه، لكنَّنا وجدنا أنَّ ثمةّ بعض الملاحظات لا بدّ 

من ذكرها، وسنحاول اختصارها قدر الإمكان:

يب��دو أنَّ الكت��اب في الأصل مقسّ��م إلى أربعة فصول، وهذا م��ا يظهر من بعض .11

الفقرات في الكتاب، لكنَّ الطبعة التي بين أيدينا أغفلت هذا التقسيم؛ حيث توزعّ 

الكتاب كما هو واضح على واحد وعشرين درسًا، وهذا -برأينا- أدَّى إلى حصول 

ة أنَّه لم تجرِ مراعاة التقسيم الجديد أثناء صياغة  خلل في منهجيَّة الكتاب، وخاصَّ

بعض الفقرات التي يبدو واضحًا فيها أنَّها تستند إلى التقسيم الرباعي لفصوله.

 كان ينبغ��ي أن تجري صياغة عنوان لكلّ درس من الدروس، بحيث يس��هل على .22

صًا للتدريس. ة إذا كان الكتاب مخصَّ القارئ فهم الكتاب بشكل أوضح. وخاصَّ

ة، .33 من الملاحظ أنَّ ثمةّ بعض التكرار في فقرات بعض الدروس وفي الأفكار العامَّ

��م إلى أربع��ة فصول ثمَّ جرى  ولعلَّ الس��بب في ذلك أنَّ الكتاب في الأصل مقسَّ



211 10

تقسيمه إلى دروس ما أدَّى إلى مثل هذا الخلل.

على الرغم من أن الكتاب يخلو من التعقيد، لكنَّه ينبغي الالتفات إلى أنَّ مضامين .44

مات ينبغي تحصيلها، لذلك ينبغي أن يكون الكتاب  الكتاب دقيقة وتحتاج إلى مقدِّ

مات اللازمة. صًا لمن يمتلك المقدِّ مخصَّ

أخيراً توجد بعض الأخطاء النحويَّة والطباعيَّة في الكتاب..55

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم





30

Guardianship of Man in the Holy Qur’an

Sheikh Ghassan Al-Asaad(1)

This book addresses the issue of guardianship [Wilayah] in the Qur’an, 
considering it a station of human achievement on a spiritual level, according to 
the methodology of thematic exegesis. It explores the concept of guardianship 
[Wilayah] in its two forms: legislative and ontological. The author primarily 
focuses on ontological guardianship in its specific sense, which is a status 
granted to certain individuals who have reached a state of closeness to Allah. 
The most prominent examples of such individuals are the Prophet Mohammad 
(peace be upon him) and Ahl al-Bayt (peace be upon them).
The book further examines the path that leads to this specific station of 
guardianship, emphasizing that it is reliant on two main elements: the first is 
knowledge and understanding, and the second is action and worship. There is no 
doubt that sincerity is a fundamental condition for attaining this rank in all of its 
stages. The stronger the sincerity of the servant, the deeper and more profound 
their rank of guardianship becomes.
It is crucial to note that the author maintains that humans do not possess 
guardianship in the same realm as the guardianship of Allah, Almighty, neither 
in parallel nor in succession. Rather, they serve as manifestations of Allah’s 
beautiful names. Therefore, the actions of the infallible or their guardianship are 
a reflection of Allah’s own guardianship.

Abstract

Keywords:  Formative Guardianship, Legislative Guardianship, Manifestation 
of Allah’s names, Closeness, Love, Victory

1 -Teacher at the Seminary [Hawza] of the Noble Messenger - Lebanon..

Book Review

10For human and social studies



29

Afrocentric Colonial Movement 
between Ideological Claims, 
Intellectual Discourse

Assist. Prof. Heba Gamal El-Din(1)

The Afrocentric movement emerged as an intellectual and colonial movement 
among African Americans in response to the suffering caused by slavery. 
However, this suffering was used as a means to exert control and distort history. 
The movement began to center around African identity, seeking to reposition it 
within human civilization in light of its marginalization by the West during the 
colonial period. It claimed to be the origin of the Pharaonic civilization, asserting 
that it was an African civilization, while denying the Egyptian people’s origins 
and their connection to Pharaonic heritage, and demanding unjust rights against 
the Egyptian state. This study attempts to answer a central question about 
the Afrocentrism, and what are its key claims regarding the so-called “Blackness” 
of the Pharaonic civilization, considering it an imperialist replacement ideology?
 The study is divided into two main sections: the first explores the concept of 
Afrocentrism and the context of its emergence, while the second delves into the 
ideological claims of the Afrocentric movement, particularly the allegations about 
the African roots of the Pharaonic civilization.

Abstract

Keywords: Afrocentric, Negritude, African Centrism, Eurocentrism, 
Pharaonic Civilization, Postmodernism.

1 - Assistant Professor at the National Planning Institute in the Arab Republic of Egypt, Head of the 
Department of Future Studies.

Studies and Research

10For human and social studies



28

Sheikh Shadi Ali(1)

The research explores the concept of the innate nature [fitra] as a fundamental and 
existential compass ingrained in the core of human existence. It is presented as 
a prior covenant that forms the stable foundation for both religion and ethics, one 
that remains unchanged despite the passage of time. The discussion then moves 
to the concept of caliphate, viewing it as the ultimate purpose and cosmic role of 
humanity. This purpose transcends legal frameworks to include both “ontological 
guardianship” and the task of cultivating the earth.
It further addresses the issue of predestination and free will by proposing the theory 
of “the middle path”, which upholds human responsibility while acknowledging 
Allah’s absolute sovereignty. In this view, divine commandments are seen as a 
form of honor and existential training, helping individuals shape themselves through 
“tests” and the laws of history. 
It also establishes a complementary relationship between “reason” as an internal 
proof and “revelation” as an external proof, rejecting false dichotomies between 
science and religion. In its conclusion, the paper offers a comprehensive critique of 
the Western human rights system based on “humanism” and individualism, revealing 
the philosophical shortcomings of these foundations in comparison to the concept 
of “dignity” as presented in the Qur’an, both in its intrinsic and acquired forms.
Finally, the research closes the existential circle with the concept of the “arc of 
ascension,” where humans strive towards the absolute through transformative 
actions. The ultimate goal is the meeting with Allah, Almighty, and true servitude is 
seen as the path to liberation from the bondage of materialism.

Abstract

Keywords:  Arc of Descent and Ascent, Innate Nature (Fitrah) and Covenant, 
Caliphate, The Middle Path, Manifestation of Actions, Reason and Revelation, Philosophy 
of Test (Ibtela), Philosophy of History.

1 - Egyptian researcher in Islamic studies, a student at the religious seminary [hawza] in Lebanon.

Man in the Qur’an: from Servitude to Caliphate
Foundational study in Islamic anthropology

Foundations

10For human and social studies



27

Human Nature of Religion in Thought of 
Mohammed Arkoun, Nasr Hamid Abu Zayd, Adonis  
Critical Study

Dr. Aqeel Sadiq Al-Asadi(1)

This study critically examines the thesis of the humanization of religion in 
contemporary Arab thought, focusing on the views of Muhammad Arkoun, 
Nasr Hamid Abu Zayd, and Adonis, as an extension of the secular perspective 
that prioritizes humanism and the centrality of humanity over the centrality of 
Allah, Almighty. The research demonstrates that these theses share the belief 
that revelation and religion are historical human constructs, subject to relative 
understanding and changing interpretations, rather than divine and immutable 
givens. It outlines the epistemological foundations of secularism, including 
humanism, secularism, and instrumental rationality, and examines their 
impact on modern Arab thought. It then explores in detail Arkoun’s thesis on 
the humanization of revelation, Abu Zayd’s historicism of the Quranic text and 
the humanization of its meanings, and Adonis’s interpretation of the Quran as a 
linguistic and literary text stripped of sacredness.
The study concludes that the assertion of the human nature of religion leads to 
the denial of its sanctity, the dismantling of religious knowledge at its core, and 
the emptying of revelation from its divine content. This results in an absolute 
relativism in both belief and legislation, with multiple purposes existing between 
the divine, the prophetic, and the human, a position that contradicts the Islamic 
view of revelation and religion.

Abstract

Keywords: 
Secularism, Humanism, Human Nature of Religion, Human Nature of Revelation, 
Criticism.

1 -University of Basra, College of Arts - Department of Philosophy.

10For human and social studies



26

Death of Moral Man
Critique of Reduction of Man to Utilitarian 
Being in Liberalism, Market

Prof. Bahaa Darwish(1)

This research attempts to demonstrate that throughout all successive civilizations, 
humanity has been bound to a set of supreme human values ​​that have driven its 
behavior and thought. Every civilization was known for a specific set of values ​​
that contributed to defining its characteristics, until the modern era, or more 
specifically Western civilization, arrived. At that time, the values ​​associated with 
it changed in a way that justifies our assertion of the death of moral humanity. This 
occurred when capitalism, with its utilitarian values, prevailed, elevating it above 
all other human values. Consequently, humanity was reduced to a being whose 
identity was defined by its value, and whose value was determined according to 
the values ​​of market profit. 
This research will take a historical approach, showing the most important human 
values ​​that have been associated with each civilization, ending with the values ​​
of Western civilization, under which the world now lives. Then it shows, using the 
critical analytical method, how the values ​​of utilitarianism, the market, and self-
interest that prevailed in our current civilization failed the thinkers of the West, 
who, at the beginning of the modern era, hoped, and promised themselves and 
the world, to achieve the highest human values ​​of fraternity, equality, and justice.

Abstract

Keywords: 
Values, Utility, Buddhism, Tolerance, Confucianism, Modernity, Enlightenment, 
Populism.

1 -Professor of Philosophy, Minia University, Egypt, Vice-President of the International Bioethics 
Committee, UNESCO, Paris.

10For human and social studies



25

Separated Man:
 Modern Individualism, Crisis of Meaning 
in Western Societies

Dr. Mahmoud Keeshana(1)

The issue of modern Western individualism is one of the most serious topics 
that has led to the separation of humans from their families, societies, and 
religions. In this study, we have attempted to explore its role in the destruction 
of the human being, reducing them to a mere body devoid of spirit, earning the 
title of the separated individual. While the relationship between individualism 
and the separated human being is the central focus of this study, another key 
aspect is uncovering its influences that shaped its direction and created a 
barrier between the individual and others. This separation led to the individual’s 
complete detachment from their social identity. This is such as materialistic 
philosophy, which entrenched a materialistic worldview in Western society with 
all its negative dimensions; existentialism, which sought to question everything 
religious and spiritual; and pragmatism, which institutionalized the principle 
of utility, causing individuals to focus solely on their personal benefit, even at 
the expense of human values and principles. These are all philosophies and 
doctrines that nourished individualism and produced the isolated human being.

Abstract

Keywords: 
Modern Individualism, Separated Individual, Existentialism, Materialism, Pragmatism, 
Crisis of Western Societies.

1 -Egyptian writer and researcher, holding a PhD in Philosophy - Cairo University.

10For human and social studies



24

Deified Self:
From Man Humanization to His 
Deification in Modern Western Philosophy

Prof. Ali Mohammad Alian Abdul Razzaq Al-Khatib(1)

this research, we aim to trace the philosophical transformation that shifted 
humanity from a position of dependence on an external authority to one where 
humans themselves became the source of knowledge and value. To achieve 
this, the study begins with Greek and Christian philosophy, which established the 
dichotomy of submission and transcendence. It then explores Descartes’ project 
in establishing the centrality of the self, Kant’s emphasis on moral legislation, 
Nietzsche’s declaration of the “Death of God,” and his subsequent call for the 
“Superior Man”, culminating in Foucault’s deconstruction of the self within the 
context of power and discourse. We conclude that these philosophical shifts did 
not lead to complete freedom, but rather renewed the presence of authority in 
various forms, through new methods of thinking and influence. This renders the 
question of humanity always open, with no definitive or final answer.

Abstract

Keywords:  Deification, Self-Centrality, Moral Legislation, Discourse 
Critique, Knowledge Production, Freedom, Power.

1 - Professor, Head of the Philosophy Department, Faculty of Arts, Minia University - Egypt 

Focus

10For human and social studies



limits, insisting on it becomes a form of blindness, not rationality. The troubled 
self, burdened with anxiety, exhaustion, and emptiness, serves as a warning 
signal to society.

From this point of view, the crisis can be seen as a revealing moment. It 
shows that humans cannot live in a framework that reduces their existence 
to just choice and performance, nor in a concept that separates freedom from 
purpose. This moment, painful as it is, opens up the possibility of rethinking 
what it means to be human and what conditions are necessary for a life worth 
living.

Overcoming this dilemma requires intellectual courage to acknowledge 
that the self is not enough on its own, that freedom is only truly meaningful 
when tied to purpose, and that reason loses its humanity when it is cut off from 
ultimate questions. At this point, the question becomes open once again, as a 
horizon: What kind of human beings do we want to be, and what kind of world 
can we inhabit without breaking from within?

However, in this tenth issue of “Oumam: magazine, we have chosen to 
dedicate it to discuss on the troubled self of modern humans in the West.

In the section of “Focus”, a group of distinguished scholars have addressed 
different aspects of the self’s crisis. They are, in order (with titles preserved): 
(Dr. Ali Al-Khatib – Egypt), (Dr. Mahmoud keeshana – Egypt), (Dr. Bahaa 
Darwish – Egypt), and (Dr. Aqil Sadiq – Iraq).

As for the “Foundations” section, (Sheikh Shadi Ali – Egypt), has written 
about the human being from a Quranic perspective, moving from servitude 
to vicegerency.

In the “Studies and Research” section, we have selected a paper prepared 
by (Dr. Hiba Jamal El-Din – Egypt).

For the “Book Review” section, we have chosen the book by (Sheikh Abdullah 
Jawadi Amuli) on human vicegerency in the Quran, which was reviewed by 
(Sheikh Ghassan Al-Asaad- Lebanon).

As we present this issue, we hope it will receive the readers’ appreciation, 
and we eagerly look forward to their valuable feedback.

Praise be to Allah, first and last.

2310For human and social studies

Crisis - Ridden Self, Dialectic of Modern Man



runs deeper than what can be fixed with just technical solutions.
One of the most dangerous aspects of this dilemma is the inability to 

imagine a real alternative. The modern self, despite being aware of its fatigue 
and exhaustion, finds itself trapped within the very horizon that created its 
crisis. Every attempt to move beyond it is rephrased in the language of the 
same model, more individual freedom, more choices, and more adaptability. 
However, the fundamental question remains untouched: Is it enough for the 
self to be the center of everything in order to live a meaningful life? Is the very 
centrism the source of exhaustion?

In this context, critique becomes an existential necessity. It is not about 
destruction for the sake of destruction, nor about replacing one closed belief 
with another, but about exposing the limits of the current framework and 
reopening questions that were shut down in the name of progress or realism. 
When questions about purpose are dismissed as metaphysical, or when the 
question of meaning is rejected as relative, humans are left to manage their 
lives without truly understanding why they live them. This imposed silence 
on life’s big questions is one of the key aspects of the crisis.

Thinking within a different horizon should mean reconsidering the idea 
that humans aren’t complete on their own. To be balanced, the self needs 
something beyond itself: meaning that it doesn’t create entirely on its own, 
a purpose that isn’t reduced to performance, and values that are measured 
by more than just utility. Without this broader perspective, freedom becomes 
aimless, reason becomes a tool without wisdom, and existence becomes a 
shallow management of time.

This alternative horizon also requires rethinking the relationship between 
the individual and the collective, as well as between the private and the 
shared. Absolute individualism has created a more isolated self. Humans are 
relational beings by nature, formed within a network of shared meanings, not 
in isolation. Restoring this perspective means freeing the individual from the 
illusion of self-sufficiency and from the burden of carrying existence alone.

On the cognitive level, this horizon calls for moving beyond the reduction 
of reason to its purely instrumental role, and restoring its function as a tool 
for understanding rather than just managing. Reason that is not allowed to 
ask fundamental questions, or to go beyond immediate utility, loses its ability 
to illuminate, even if its knowledge grows. The crisis of meaning is the result 
of reducing reason to a technical function that separates knowledge from 
wisdom.

The dilemma of the modern model clearly points to the need for a deep 
rethinking. Human experience does not progress in a straight line or simply 
through the accumulation of achievements. When a model has reached its 

22 10For human and social studies

Western Self in Time of Existential Void



The psychological and identity crises are simply reflections of a deeper 
breakdown. After the deconstruction of grand narratives and the skepticism 
of all-encompassing stories, humans find themselves in a world without clear 
direction. There is no longer a final question that organizes the smaller ones, 
nor a higher purpose that gives actions their existential weight. Meaning does 
not suddenly disappear, but rather erodes gradually, until it becomes a purely 
personal matter with no connection to the world.

These three manifestations, psychological, identity-related, and 
meaningful, are not independent of each other, but feed into one another. 
The loss of meaning deepens anxiety, anxiety destabilizes identity, and 
identity confusion heightens the sense of emptiness. Thus, the self enters a 
closed loop, difficult to escape through partial solutions. Psychotherapy, no 
matter how advanced, cannot solely address the crisis of meaning, redefining 
identity, no matter how appealing, will not resolve the existential void, and 
effective time management cannot replace the absence of purpose.

These manifestations reveal that the predicament is not in the individual 
per se, but in the framework that has been imposed upon them. The modern 
self has failed because it has been burdened with the impossible task of 
being the origin of its existence, the purpose of its life, and the measure of 
its value. When it fails at this role, it is blamed for inadequacy rather than 
questioning the framework that placed it in this position. Understanding these 
manifestations aims to recognize the unity of the crisis behind its various 
forms.

Thus, the crisis of the self, identity, and meaning are different aspects of the 
same question: How can a human live a meaningful life in a world that has 
stripped itself of any horizon beyond the present moment? This question, with 
all its weight, should be answered by rethinking the conception of the self, its 
place in the world, and its relationship with what gives it meaning. Without this 
horizon, manifestations of the crisis will continue to multiply, and the self will 
remain trapped in a crisis that lacks a clear resolution or identity.

Fourth: Model’s Dilemma, Possibility of Thinking in Different 
Horizon

The crisis of the modern Western self reaches its peak when it becomes 
clear that what people are experiencing is not just a problem that can be fixed 
within the same framework, but rather the logical result of a model that has 
reached its limits. The issue lies in the very concept behind modern values: 
the idea of the human being as a self-sufficient subject, capable of creating 
meaning on their own and carrying the weight of existence alone. When this 
concept collapses, partial solutions are no longer enough, because the crisis 

2110For human and social studies

Crisis - Ridden Self, Dialectic of Modern Man



arise from the individual’s weakness, but from being in a world where one 
is expected to constantly achieve without ever being given a final standard 
for what achievement truly means.

Here, anxiety turns into a structural condition. The individual lives under 
constant pressure to be the “best version of themselves,” without ever 
knowing when they have reached that version. As the sense of purpose 
erodes, efforts feel unfulfilling. Every success is temporary, every sense of 
stability is fragile, and every moment of satisfaction quickly fades as new 
demands appear. Thus, the self enters a cycle of endless striving, where 
fulfillment is postponed indefinitely.

This anxiety intersects with the rise of depression, which is the flip side 
of the crisis. While anxiety expresses an overload of tension, depression 
represents the moment of breakdown after being drained. It is the 
hopelessness of being unable to create a coherent self-narrative. In this 
sense, depression becomes an expression of the self withdrawing from a 
world that no longer feels worth the existential investment. When existence 
becomes an empty function, withdrawal becomes the silent response.

At the level of identity, the crisis takes on an even more complex form. 
The modern self now defines itself through constantly shifting personal 
choices. Identity is no longer something to be discovered, but a project that 
is continually constructed. On the surface, this change might seem like a 
sign of liberation, but it deepens the sense of fragility. Every definition of the 
self is temporary, every affiliation can be altered, and every self-narrative is 
threatened with fragmentation at the first sign of disturbance.

This fluidity of identity generates a constant feeling of incompleteness. 
The self lives as a series of disconnected moments that are difficult to link 
together into one coherent, meaningful story. With the lack of a unifying 
narrative, human experience loses its deep temporal dimension, and the 
past becomes a burden, the future a source of anxiety, and the present a 
moment of consumption. In this frame, identity becomes yet another burden 
to manage.

This predicament worsens when identity becomes linked to the logic of 
presentation and evaluation. The self is now defined by what it shows to 
others: image, digital presence, external recognition, all of these factors 
contribute to shaping the sense of self. Here, identity becomes dependent 
on the external gaze rather than the internal experience. This dependency 
creates a gap between the self as it is lived and the self as it is projected, 
further amplifying the sense of alienation. A person might succeed in 
marketing his image, but he fails to reconcile with themselves.

The meaning is the space where all these manifestations converge. 

20 10For human and social studies

Western Self in Time of Existential Void



is liberated or where it is heading, becomes easy to direct. In the absence 
of a moral or purposeful horizon, freedom becomes a circular movement, 
revolving around the self without ever transcending it. This circularity deepens 
exhaustion.

Thus, the crisis of the modern self cannot be understood apart from this 
dialectic. The self is neither a victim of external authority nor a completely free 
agent, but a product of a complex relationship between proclaimed liberation 
and hidden control. The more the dominant discourse ignores this complexity, 
the deeper the crisis becomes.

In fact, the promise that turned against its maker was one made without full 
awareness of human limitations. A self left without an horizon in which it can 
transcend itself is drained in managing itself, losing its capacity for historical 
action. Here, the dilemma becomes clear: any liberation without meaning will 
lead to control without coercion, and control without coercion will produce an 
exhausted self that appears free on the surface, but is, at its core, constrained 
by a logic it no longer recognizes.

What can we conclude from this? We conclude that the formation of the 
dialectic of liberation and control has inverted the crisis of modern humanity. 
The crisis lies not in the fact that this dialectic represents a deviation from 
the project of modernity, but that it is one of its logical outcomes when the 
human being is reduced to an isolated self with no roots, an instrumental mind 
without purpose, and freedom without horizon. From here arises the need to 
rethink the very meaning of liberation, as the ability to build a responsible 
relationship between the self and the world, between choice and meaning, 
and between “the human” and “what transcends the human”.

Third: Manifestations of Crisis, Self, Identity, Meaning
If the crisis of the modern self has been formed in its deep structure, it 

does not remain confined to philosophical theory or conceptual analysis, 
but manifests clearly in multiple aspects that affect daily human experience. 
The crisis, in its contemporary form, is embodied in growing psychological 
imbalances, widespread identity anxiety, and a general sense of meaning 
eroding. These manifestations are intertwined expressions of a single 
predicament: a self that no longer knows how to inhabit the world without 
being drained by it.

At the psychological level, anxiety stands out as the most prominent feature 
of modern humans. However, this anxiety is not just about specific fears or 
clear threats, but takes on a broader existential form. It is anxiety without 
a fixed focus, anxiety about failure, inadequacy, missed opportunities, and 
the future as an open field of uncertain possibilities. This anxiety doesn’t 

1910For human and social studies

Crisis - Ridden Self, Dialectic of Modern Man



behavior. Technology is now the environment in which people live. Value is 
measured by response speed, the ability to be constantly present, and the 
readiness for continuous updates. In this context, consciousness itself is 
reshaped, where thinking is reduced to quick reactions, contemplation is 
replaced by notifications, and attention is drained by an endless flow. Control 
works through this inundation.

The most dangerous aspect of this dialectic is that the individual is drawn 
into playing the role of guardian of their own self. The modern individual 
monitors, evaluates, and compares themselves to others, feeling guilty 
if they do not meet the prevailing standards. Thus, authority no longer 
requires an external observer, because surveillance has been internalized. 
This internalization makes control more effective, as it is practiced in the 
name of individual responsibility. Therefore, failure is not attributed to the 
system, but to the individual, who is accused of negligence, weak will, or 
poor management.

In this framework, the very idea of liberation begins to erode. Freedom, 
defined as the ability to choose within a closed system, becomes a movement 
within a vast cage. The individual is offered an overwhelming number of 
choices, yet is not granted the ability to question the conditions that produce 
these choices. Here, the paradox becomes clear: the more alternatives there 
are, the more the sense of the ability to make a radical choice diminishes. 
Continuous choice consumes existential energy, turning freedom into a 
mental and psychological burden.

This reversal is also evident in contemporary psychological discourse, 
which is often used to adapt the self to the reality rather than question 
it. Instead of asking whether the system is just or the pace imposed on 
individuals reasonable, people are asked to develop coping skills, manage 
stress, and enhance positivity. Thus, therapy becomes a tool for maintaining 
the status quo rather than liberating the individual from it. Control here takes 
the form of care rather than coercion.

As collective frameworks decline, the individual is pushed to bear their 
fate alone. Failure becomes a personal failure, amplifying the feeling of 
isolation, severing the connection between individual suffering and the 
broader context. Each self suffers in silence, believing that their crisis is 
unique, when in fact it is part of a broader pattern. Control reaches its peak 
when suffering is divorced from its causes.

However, the dialectic of liberation and control does not mean that modern 
individuals have lost all capacity for action or resistance. Rather, it reveals 
that liberation, when detached from questions of purpose and meaning, 
becomes susceptible to containment. Freedom, without knowing why it 

18 10For human and social studies

Western Self in Time of Existential Void



Instead, it reproduces itself within the very structure of freedom. Thus, a subtle 
dialectic arose between liberation and control, built on deep interconnections, 
where liberation itself becomes a medium for regulation, and choice a tool 
for reshaping the self.

In its foundational moments, Western liberation seemed like a decisive 
break from traditional forms of dominance. Human beings were liberated from 
the church’s power, from forced conformity to societal norms, and from the 
rigid constraints of tradition. However, this liberation did not mark the end of 
authority, but the beginning of its transition from the external to the internal. 
When transcendent authority was displaced, the need for organization did not 
disappear but rather found a new home within the self. The individual was no 
longer subject to an externally imposed command, but became responsible 
for regulating their own desires and behavior in alignment with new, more 
abstract systems.

The danger of this transformation lies in the fact that control now appears 
less coercive and is framed as optional. People believe they are choosing 
freely, yet these choices are made within a dense web of unspoken norms: 
success, competence, adaptability, and alignment with market demands 
and technological rhythms. In this way, freedom is redefined as the ability to 
comply intelligently.

The Western modernity replaced the concept of obedience with performance. 
Now, individuals are expected to achieve self-fulfillment according to pre-
set criteria. Success is no longer a moral or human state, but a series of 
measurable indicators, evaluations, and achievements. In this context, the 
self becomes a continuous project of development, because stopping is 
interpreted as failure. Here, a new face of control emerges: a self that is not 
allowed to be complete, because once it is, it exits the realm of continuous 
improvement.

The market is one of the most prominent expressions of this soft control. The 
market enforces its rules not through coercion but through seduction. It tells 
people, “You deserve this,” instead of saying “You must.” Thus, desires are 
reshaped through continuous stimulation. Everything becomes consumable: 
the body, relationships, emotions, and even identity. As the logic of the market 
spreads, the self no longer owns its desires, but has them managed. What 
appears to be a personal choice is often a response to a carefully designed 
model, where the individual feels that what they want is what they have chosen 
for themselves.

Technology also plays a key role in deepening this dialectic. Promised as a 
tool for liberating humans from effort and constraints, technology has instead 
become an all-encompassing framework for reorganizing time, attention, and 

1710For human and social studies

Crisis - Ridden Self, Dialectic of Modern Man



itself has become an unfinished project, never allowed to settle. The pursuit 
of self-realization thus transforms from a path of growth into an endless cycle 
of exhaustion.

This internal fracture deepens when we observe that the centrality of the 
self has led to new, more complex forms of control. The individual who has 
freed themselves from traditional authority finds themselves subjected to new 
systems that do not operate through direct coercion, but through standards 
of performance, success, image, and constant evaluation. Demands now 
come in the form of “be” rather than “do.” In this continuous demand for self-
formation, the self loses its ability to ground itself, living in a split between a 
self that is presented and a self that is drained.

Thus, the growing feelings of anxiety, emptiness, and loss of meaning 
cannot be seen as isolated psychological symptoms. They are indicators of 
a deeper flaw in the Western conception of the self. When the self is reduced 
to being a functional center for producing meaning, without that meaning 
being rooted in a broader horizon, life turns into a series of tasks, rather than a 
meaningful journey. Without purpose, the future becomes a source of anxiety 
instead of a realm of hope.

The fracture of the modern Western self does not mean it is incapable of 
action or thought; rather, it signifies its internal depletion. It is a self that works 
continuously, yet never finds peace; it always chooses, but never settles; it 
generates meaning, but never trusts it. This fracture does not manifest in 
a single discourse or theory, but is spread across all fields: in philosophy, 
which declared the end of metaphysics without finding a unifying alternative; 
in psychology, which faces symptoms beyond its reach; and in culture, which 
celebrates freedom but struggles to answer the question of purpose.

Thus, the crisis of the modern Western self is a natural outcome of an 
unchecked centrality, and a freedom detached from any higher purpose. It is a 
crisis of a self that was asked to be everything, only to end up feeling threatened 
by nothingness. From this initial diagnosis begins the understanding of the 
dialectic of modern humanity in the West, as a sign of a civilizational impasse 
that can no longer be ignored. 

Second: Liberation, Control Dialectic: When Promise Turns 
Against Its Maker

The modern self was shaped under the banner of liberation, as the path 
it later followed reveals a stark paradox. The more the proclaimed freedom 
expanded, the more the forms of actual control became complex and hidden. 
The constraint no longer comes from the outside in its classical form, and 
authority is no longer exercised through overt coercion or direct prohibition. 

16 10For human and social studies

Western Self in Time of Existential Void



15

by this crisis revolves around: What conception of humanity led the self to 
this level of exhaustion?

In fact, these questions emerge from the awareness that when a crisis 
reaches such depth, it is an opportunity for rethinking, not for denial or 
superficial fixes. This is where the analytical process begins: an attempt to 
understand the dialectical development of modern humanity as it unfolded in 
the Western experience, where the self was placed at the center of the world 
and left to face the consequences of this centralization on its own.

First: Diagnosing the crisis: From the Centrality of the Self to 
Its Internal Fracture.

The crisis of the modern Western individual gradually took shape at the 
heart of the very project that placed the “self” as the central focus of existence, 
knowledge, and values. From the moment the focus shifted from transcendent 
references to the human self, it seemed that humanity had regained control 
over its destiny, having freed itself from long-held external authorities. 
However, this transformation, which was promoted as the peak of human 
maturity, contained within it a hidden tension that soon became apparent.

The centrality of the self did not merely imply the recognition of human 
capacity for thought and choice; it established a situation where the self was 
tasked with being both the origin of meaning and its goal at the same time. 
As the overarching frameworks that once provided order and significance to 
existence began to dissolve, the self found itself facing an emptiness it was 
unprepared to bear. To be the ultimate reference meant carrying the burden 
of foundation alone, and facing the question of meaning without anything 
beyond it to rely on. This is where the crisis began to emerge, not as an 
external conflict, but as a silent internal rupture.

The promise of sovereignty turned into a perpetual test, and freedom shifted 
from a potential path to liberation to an existential burden. Every choice now 
carried the possibility of failure, and every meaning became temporary, 
subject to revision. As the realm of possibilities widened, the sense of 
certainty shrank. The self no longer defined itself by what it belonged to, but 
by what it chooses in every moment and what it might abandon the next. This 
shift from relative stability to constant fluidity resulted in a self that became 
increasingly fragile.

What distinguishes this crisis is that it infiltrates the details of daily life. 
The modern Western self may appear outwardly confident, independent, and 
capable of managing its affairs, but deep down, it experiences a constant 
tension between what it is expected to be and what it can actually achieve. 
This tension generates a persistent feeling of incompleteness, as if existence 

10For human and social studies

Crisis - Ridden Self, Dialectic of Modern Man



22914

are expected to be the source of their own values and goals, without anything 
beyond themselves to rely on?

The term “crisis of the self” should not be understood as describing a 
personal psychological condition, nor as expressing a nostalgic longing for 
past ways of living. It points instead to a civilizational crisis that unfolds on 
multiple levels. This crisis does not appear suddenly or as a total collapse but 
gradually seeps into the structure of modern life, manifesting in questions that 
the dominant discourse cannot answer or even dares not ask. What makes 
this crisis even more complex is that the very tools of modernity, reason, 
freedom, and individualism, are simultaneously the tools that expose the 
crisis and the limits of overcoming it.

However, this does not mean that the entire modern Western experience 
should be reduced to failure or exhaustion, nor does it suggest that its 
intellectual and scientific achievements have lost value. Rather, it indicates 
that this experience has reached a point where deep, internal questioning is 
required. The model that shaped the relationship between the self, meaning, 
and the world is no longer capable of explaining its own outcomes or 
containing its contradictions. When the gap widens between what the self is 
expected to be and what it is truly capable of living, this tension becomes a 
permanent state.

Thus, the need arises to reconsider the assumptions that accompanied the 
rise of the modern Western self, whether the assumption of self-sufficiency, 
the neutrality of reason, or the idea that freedom is automatically achieved 
simply by removing restrictions. These assumptions, which historically played 
a role in dismantling old systems of domination, have not been sufficiently 
tested in their ability to create a balanced human being, one capable of 
reconciling freedom with meaning, independence with inner peace.

What the Western individual experiences today cannot be understood 
through a single discourse or field of knowledge. The crisis is distributed 
across interconnected levels: the structure of the conception of the self, the 
nature of the relationship between freedom and authority, the manifestations 
of anxiety and emptiness, and the inability to imagine a horizon beyond the 
management of the present. Therefore, addressing this crisis is not fruitful if 
it is limited to describing its symptoms or if each phenomenon is treated in 
isolation from the framework that produced it.

Thus, approaching the Western self in the time of existential void requires 
tracing the formation of the crisis, revealing its internal logic, and observing 
its various manifestations. It also requires pausing to consider the limits of 
the model that produced it, in an effort to achieve a deeper understanding of 
the conditions for a less exhausting human life. The central question posed 

Western Self in Time of Existential Void

10For human and social studies



230

The “self” occupies a central and complex role in modern Western 
thought, emerging as the most intricate aspect of contemporary civilization. 
It has evolved from being a theoretical concept confined to philosophy 
and psychology to becoming the very lens through which knowledge is 
interpreted, values are evaluated, and the world is restructured. However, 
this centrality, once celebrated as the ultimate expression of human freedom, 
soon revealed its darker side. The self now appears burdened by its own 
existence, overwhelmed by an excess of responsibility, and conflicted in its 
relationship with both the world and itself.

The modern Western self emerged in a historical context that promised 
complete freedom: freedom from the sacred, from higher authorities, from 
inherited traditions, and from any power imposed in the name of truth, morality, 
or purpose. In this perspective, reason appeared as a self-sufficient reference 
point, capable of creating a fully rational world governed by clear laws, 
granting humans unprecedented control over nature, society, and history. 
Yet, what began as a path toward liberation ultimately led to placing the self 
in an unanticipated position, the position of being the sole reference and sole 
responsibility in a world gradually stripped of any meaning beyond it.

This is where the issue lies, not as a later flaw in application, but as a 
fundamental problem within the very conception itself. When the self is 
positioned as the center of everything, the question shifts from how much 
freedom or knowledge humanity has gained to the existential cost of this 
centralization. Can the self, no matter how aware or capable it becomes, bear 
the burden of meaning on its own? Can a person live a life worth living if they 

Western Self in Time of Existential Void

Dr. Mohammad Mahmoud Mortada

First talk

13

Editor in chief:

Crisis - Ridden Self, Dialectic of Modern Man

10For human and social studies



Afrocentric Colonial Movement 
between Ideological Claims, 
Intellectual Discourse

Guardianship of Man in the Holy 
Qur’an

 Assist. Prof.
 Heba Gamal

El-Din

 Sheikh
Ghassan Al-

Asaad

29

30

Studies and Research

Book Review

Rooting

Man in the Qur’an: from Servitude 
to Caliphate

Sheikh Shadi Ali28



Western Self in Time
of Existential Void

13

Human Nature of Religion in Thought 
of Mohammed Arkoun, Nasr Hamid 
Abu Zayd, Adonis  Dr. Aqeel

Sadiq Al-
Asadi

27

index

 Dr.
 Mahmoud
Keeshana

 Prof. Ali
 Mohammad
 Alian Abdul

Razzaq Al-Khatib

 Dr. Mohammad
Mahmoud Mortada

Separated Man: Modern Individualism, 
Crisis of Meaning in Western Societies

Deified Self: From Man Humanization 
to His Deification in Modern Western 
Philosophy

25

24

Death of Moral Man
 Prof. Bahaa

Darwish
26

Focus



 Magazine Message: 

At Upcoming issue

Artificial Intelligence, Humanity 
Transformations

Confronting the intellectual challenges imposed 
by the West and others on our Arab and Islamic 
societies, through:

  Refuting these issues in a scientific and systematic 
academic manner, highlighting their consequences 
and shortcomings, and criticizing their origins and 
contexts. 
  Revealing the political, economic and colonial 

backgrounds behind the attempt to dominate 
culturally on our societies.
  Providing scientific statistics from the inside of 

Western societies, which monitor the destructive 
consequences of these cultures on societies.
  Providing authentic and alternative visions on these 

issues from a universal humanitarian perspective, that 
is consistent with the requirements of human nature 
and the universal, metaphysical vision of humanity.



Oumam Magazine Copyright Pledge

I, the undersigned: ...........................................................................

The author of the research titled: ...........................................................

............................................................................................

I pledge to transfer the copyright and distribution rights to (Oumam) 
Magazine and Baratha Center for Studies and Research.

Signature:

Date:

Intellectual Property Pledge

I, the undersigned: ..............................................................................

The author of the research titled: ............................................................

............................................................................................

I pledge that the research I have completed has not been published 
or submitted for publishing to another magazine, whether in 
Lebanon, Iraq, or any other country, and I wish to publish it in 
Oumam magazine.

Signature:

Date:



�� Verses are documented in the text immediately, after the 
Quran text by mentioning the surah followed by a colon, 
then the verse number inside brackets, like this: [Al-Insan: 
25].

�� The Quran verses are inserted with vowels, according to the 
Quran diacritical marks, and are placed between two special 
brackets, like this: {In the name of Allah, the Most Gracious, 
the Most Merciful}.

�� Note: If the sources mentioned above are electronic, the link 
will be included after the page number at the bottom.

¦¦ A list of sources and references shall be included at the end of the 
research, as mentioned above, and adding the rest of the related 
details: Publishing house, publishing country, publishing date, edition 
number.

¦¦ The author uses the font (Simplified Arabic), in size (14) in the text, 
and the same font in size (12) in the margin.

¦¦ In English, the author uses the font (Times New Roman), in size (14) 
in the text, and size (12) in the margin.

¦¦ The following should be written on the first page:

�� The research title in Arabic.

�� The author's name in Arabic (if Arab), with a footnote stating: 
his nationality, academic description, academic degree and 
certificate, and affiliation (university, college), or (research 
institution).

�� An abstract of the research in Arabic, provided that each 
abstract does not exceed (100) words.

�� Keywords, provided that they do not exceed (7) words.

�� The magazine will translate the abstracts into the languages 
it considers appropriate.



Oumam Magazine Authors' Guide 

¦¦ The research must be new in its presentation, and no one has 
previously addressed the subject, using the same mechanism 
and reached the same results. It must be characterized by depth, 
analysis and criticism.

¦¦ The research must be free of linguistic and typographical mistakes, 
and punctuation marks must be taken into account when writing.

¦¦ The information, contained in the research, must be documented 
through accurate scientific sources and references.

¦¦ The author should ensure that the number of words in the research 
ranges between (4500) and (5500) words.

¦¦ "Plagiarism Check X" will be used to determine the extent of 
plagiarism. 

¦¦ "Plagiarism Check X" will be used before the research is being 
presented for evaluation, and the research will be rejected if the 
plagiarism exceeds the internationally accepted rate (25%).

¦¦ Regarding the footnotes related to reference notes, the author will 
use "Chicago Modified Style", and insert footnotes at the bottom 
of the page via automatic insertion. 

¦¦ Example of "Chicago Modified Style":

�� When documenting from a book: Author's name, book title, 
the part or volume, page number.

�� When documenting from a magazine: Name of the author 
of the research or article, the research title, name of the 
magazine, the issue, page number.

�� When documenting from a collective book: Name of the 
author with the phrase "and others", the book or research 
title, page number.

�� When documenting from thesis or dissertation: Name of the 
researcher, thesis or dissertation title, university or college, 
page number.



it within the specified period, he is committed to fulfill it according to 
the following determinants: 

A.	 Determine the extent of scientific integrity of the research.

B.	 Determine the extent of conformity between the title and the 
content of the research.

C.	 Determine the extent of clarity of the research abstract.

D.	 Determine the extent of the research introduction clarification 
to the research idea.

E.	 Determine the extent to which the introduction of the research 
clarifies its idea.

F.	 Determine the extent of suitability and coherence of the subtitles.

G.	 Determine the extent of the scientific level of the research.

H.	 Determine the extent of the linguistic and literary level.

I.	 Determine the extent of the value of the sources and the 
accuracy of relying on them.

J.	 Determine the extent of the research importance and authenticity, 
in terms of mechanism and results.

K.	 Determine the extent of the research size.

L.	 Determine the extent of the research suitability for publishing.

M.	Determine, accurately, the paragraphs that need to be modified 
by the researcher.

¦¦ The evaluator determines the reasons for rejection, if he decides that the 
research is not suitable for publishing.

¦¦ The evaluation process is conducted confidentially.

¦¦ If the first evaluator wants to discuss the research with the second 
evaluator, he must inform the editor-in-chief.

¦¦ The scientific evaluator’s comments on the research are sent to the 
editor-in-chief to be sent to the researcher if any, so that the author 
can take them into consideration for approval of publishing, without the 
evaluator and the researcher knowing each other.

¦¦ The evaluators’ comments and recommendations are relied upon in the 
decision to approve the publishing of the research or not.



Oumam Magazine Publishing Ethics

¦¦ The magazine's management is committed to keep the intellectual 
copyrights of the authors.

¦¦ The magazine's management is committed to keep the principle of 
non-discrimination on the basis of race or gender, and to the rules of 
scientific thinking and its methods, and its language in presenting 
ideas, trends and topics, and discussing or analyzing them.

¦¦ The magazine's management is committed not to disclose the 
names of the evaluators (reviewers) to the authors, and is also 
committed at the same time not to disclose the names of the 
authors to the evaluators. The names remain confidential at the 
editor-in-chief and managing editor only.

¦¦ Respecting the intellectual copyrights of translated research.

¦¦ The research must be consistent with the standards of scientific 
integrity and scientific research ethics.

¦¦ It is required that the research submitted for publishing in the magazine 
has not been previously published in another magazine or in a book, 
or extracted from a thesis or dissertation, and that it has not been 
submitted for publishing in another magazine at the same time.

Oumam Magazine Evaluators' Guide  
¦¦ The scientific evaluator' main task is to read the research submitted 

for publishing, which is within his scientific specialization, with great 
care, and evaluate it according to a scientific and academic vision and 
perspective that is not subject to any personal opinions, then put his 
constructive and honest observations regarding the research sent to 
him. 

¦¦ Before starting the evaluation process, the evaluator ensures whether 
the research sent to him is within his scientific specialization or not. If 
the research is within his scientific specialization, he should estimate 
that he has enough time to complete the evaluation process; since the 
evaluation process should not exceed fifteen days.

¦¦ After the evaluator agrees to fulfill the evaluation process, and completes 



«                 » Magazine Publishing Terms

¦¦ Published research and studies do not necessarily express the opinion 
of the magazine.

¦¦ When the research is accepted, the author undertakes to transfer the 
ownership copyrights of the research to the magazine, and not to publish 
it in any other magazine, except after obtaining written approval from 
the magazine's management. The magazine has the right to publish the 
research in a collective book; and if the researcher wants to publish his 
research in any paper, or electronic publishing medium, he must obtain 
prior written approval from the magazine's management.  

¦¦ The magazine is committed to inform the author of the approval to 
publish the research without modification, or according to specific 
modifications based on the comments of the evaluators, or apologizing 
for not publishing within a period not exceeding (30) days, except in the 
case of early writing (asking the author to write a sample to know his 
method), but the author is informed of that.

¦¦ If the research is rejected, the magazine has the right to inform the 
author of the reasons for rejection, or not to inform him of that.

¦¦ The arrangement of research (articles) within the magazine is subject to 
technical purposes, and has nothing to do with the status and fame of 
the author (researcher).

¦¦ The magazine management pays a financial reward for each research 
published in the magazine, and informs him - in advance- of its value, or 
how the calculation is done.

¦¦ Correspondence should be sent to the Editor-in-Chief: Dr. Mohammad 
Mortada at the following addresses:

¦¦ Phone number: 009613821638 Email: oumam.magazine@gmail.com

For human and social studies



Prof. Hafez Abdel Rahim: (Political and Economic Sociology – University 
of Gabes - Tunisia).

Prof. Hasan Bashir: (Sociology of International and Cultural 
Communication – Imam Al-Sadiq University – Iran).

Prof. Ben Sharqi Ben Meziane: (Philosophy – University of Oran (2) –
Algeria).

Prof. Haider Hassan Al-Yaqoubi: (Educational Psychology – University 
of Kufa – Iraq).

Prof. Khanjar Hamieh. (Contemporary Western Philosophy - Lebanese 
University - Lebanon).

Prof. Talib Imran: (Differential implications and astronomy – Damascus 
University – Syria).

Prof. Aqeel Sadiq: (Philosophy – University of Basra – Iraq).

Prof. Mohsen Saleh. (Philosophy – Lebanese University – Lebanon).

Prof. Mohammad Shaalan Al-Tayyar: (Archeology – Damascus University 
– Syria).

Prof. Muammar Al-Hawarneh. (Psychology – Damascus University – 
Faculty of Education – Syria).

Prof. Yasser Mustafa Abdel Wahab: (Medieval History – Kafr El Sheikh 
University – Egypt).

Prof. Youssef Tabaja: (Sociology – Lebanese University – Lebanon).

Prof. Hana Al-Jazar: (Philosophy – Damascus University – Syria).

Prof. Saad Ali Zayer: (Philosophy of Education and Curricula of Arabic 
language – Iraq).

Prof. Adel Al-Wachani: (Sociology of Culture and Communication – 
University of Gabes – Tunisia).

Assoc. Prof. Neama Hasan Bakr: (Modern and Contemporary History – 
Ain Shams University – Egypt). 

Dr. Ali Haj Hasan: (Islamic Philosophy – Lebanon).

Sheikh Dr. Mohammad Nimr: (Educational Curricula – Lebanon).

Scientific Board:

Editorial Board:



Oumam magazine, for Human and 
Social studies, is a quarterly Peer-
Reviewed scientific periodical, 
issued every three months by 
«Baratha Center for Studies and 
Research» in Beirut, Lebanon. It is 
concerned with criticizing Western 
visions of humanity and society in 
various fields and contemporary 
challenges in philosophy, history, 
sociology, anthropology, and other 
fields. This is on one hand, and 
on the other hand , rooting them 
from a rational standpoint, that is 
consistent with the requirements 
of human nature, and with the 
genuine metaphysical cosmic 
vision of humanity.
The journal adopts an Open Access 
policy, making all its content freely 
available online immediately upon 
publication, without financial or 
legal restrictions. All materials 
are published under the Creative 
Commons Attribution 4.0 
International License (CC BY 
4.0), which permits unrestricted 
reading, downloading, use, 
redistribution, and republication, 
provided that proper attribution 
is given to the original source.

General Supervisor:
 Al-sheikh Jalal al-Din
Ali Al-Sagheer

Editor in chief:
Dr. Mohammad Mortada

Managing Editor:
Al-sheikh Dr. 
Mohammad BG Kojok

Managing Director:
Ms. Aya Baydoun

Technical Director:
Mr. Khaled Mimari

Proofreading:
Dr. Ali zaiter

Translator:
Mrs. Lina al-Saqer

For human and social studies



For human and social studies issued by:

Crisis- Ridden Self, 
Dialectic of Modern Man

 Baratha Center for
Studies and Research

 A quarterly Peer-Reviewed journal
 concerned with criticizing Western
visions of humanity and society

Beirut- Baghdad 

w w w . b a r a t h a c e n t e r . c o m
www.oumam.barathacenter.com
Oumam.magazine@gmail.com

ISSN:
     : 3005-6713
     : 3005-6721

Volume (3), Issue (10), Winter 2026 AD - 1447 AH




