
27 10

أليهِهِ 
َ
انِ إلى ت

َ
س

ْ
ةِ الِإن

َ
سن

ْ
ن

َ
هة:من أ

ِّ
 المتأل

ُ
الذات

ةِ
َ
ديث

َ
ةِ الح

َّ
سفةِ الغربي

ْ
ل
َ
في الف

أ.د. علي محمد عليان عبد الرازق الخطيب)1(

نس��عى في هذا البحث إلى تتبّع التحول الفلس��في الذي جعل الإنسان يتحوّل من موقع 

التبعيَّة لس��لطة مفارقة إلى موقع التألي��ه بوصفه مصدرًا للمعرفة والقيم��ة. ولتحقيق ذلك، 

انطلق البحث من الفلس��فة اليونانيَّة والمس��يحيَّة التي رس��خت ثنائيَّة الخضوع والس��مو، 

ثمَّ تناولنا مشروع )ديكارت( في تأس��يس مركزيَّة ال��ذات، ورؤية )كانط( التي أكَّدت على 

التشري��ع الخُلُقي، وإعلان )نيتش��ه( موت الإل��ه، وما تبعه من دعوة إلى الإنس��ان الأعلى، 

وصولًا إلى تفكيك )فوكو( للذات في س��ياق الس��لطة والخطاب. وقد خلصنا إلى أنَّ هذه 

دت حضور السلطة في صور مختلفة، من خلال  التحولات لم تؤدِّ إلى حُريَّة كاملة، بل جدَّ

أس��اليب جديدة للتفكير والتأثير، وهو ما يجعل سؤال الإنسان سؤالًا مفتوحًا على الدوام، 

بلا إجابة نهائيَّة قاطعة.

ص
ّ
ملخ

1 -   أستاذ ورئيس مجلس قسم الفلسفة، كليَّة الآداب، جامعة المنيا - مصر.

إنتاج الكلمات المفتاحية:  الخطاب،  نقد  الخُلُقي،  التشريع  الذات،  مركزيَّة  التأليه، 

المعرفة، الحُريَّة، السلطة.

محور



2810

Deified Self:
From Man Humanization to His 
Deification in Modern Western Philosophy

Prof. Ali Mohammad Alian Abdul Razzaq Al-Khatib(1)

this research, we aim to trace the philosophical transformation that shifted 
humanity from a position of dependence on an external authority to one where 
humans themselves became the source of knowledge and value. To achieve 
this, the study begins with Greek and Christian philosophy, which established the 
dichotomy of submission and transcendence. It then explores Descartes’ project 
in establishing the centrality of the self, Kant’s emphasis on moral legislation, 
Nietzsche’s declaration of the “Death of God,” and his subsequent call for the 
“Superior Man”, culminating in Foucault’s deconstruction of the self within the 
context of power and discourse. We conclude that these philosophical shifts did 
not lead to complete freedom, but rather renewed the presence of authority in 
various forms, through new methods of thinking and influence. This renders the 
question of humanity always open, with no definitive or final answer.

Abstract

Keywords:  Deification, Self-Centrality, Moral Legislation, Discourse 
Critique, Knowledge Production, Freedom, Power.

1 - Professor, Head of the Philosophy Department, Faculty of Arts, Minia University - Egypt 

Focus



29 10

مة 
ِّ
مقد

لعلّ ما حفّزني على اختيار هذا الموضوع تحديدًا، دون غيره من الموضوعات الفلسفيَّة، ليس 

الرغبة في تتبّع تطوّره المفهومي فقط، بل السعي إلى تفكيكه على نحوٍ نقدي، وطرح أسئلة فلسفيَّة 

جادّة، تتعلقّ بجذوره النظريَّة، ومآلاته المعرفيَّة؛ إذ لا يمكننا المرور على ظاهرة »تأليه الإنس��ان« 

يَّة: هل هذا التحوّل يمثِّل فعلًا تحرُّرًا  في الفكر الغربي الحديث مرورًا عابراً، دون أنْ نتساءل بجدِّ

حقيقيًّا للإنسان من السلطة المتعاليَة، أم أنَّه مجرَّد إعادة إنتاج لقِيَم مطلقة جديدة، تنبع هذه المرَّة 

من داخل الذات البشريَّة؟ وهل أزاح الإنسانُ الإله ليحلّ محلَّه فعليًّا، أم أنَّ ما حدث كان مجرَّد 

استبدالٍ لسلطةٍ بأخرى؟

وهذه الأس��ئلة، في تقديري، ليس��ت هامش��يَّة ولا عابرة، بل هي ضروريَّة لفهم ما إذا كان هذا 

التحوُّل يمثِّل بالفعل ذروة نضج الفكر الإنساني، أم أنَّه يخفي في عمقه بذور أزمة فلسفيَّة ومعرفيَّة 

عميقة. وقد بدا لي أنَّ الإجابة عن هذه الأسئلة ليست شأناً فلسفيًّا صرفاً، بل تتَّصل اتصاًال وثيقًا 

بجوهر الوعي الإنساني المعاصر، الذي يجد نفسه اليوم واقفًا عند مفترق طرق: بين سيادة الذات 

ة. وتفكُّكها، بين حُريَّتها وسلطتها، وبين حقيقتها وتشكّلاتها الاجتماعيَّة المتغِّري

وتتجَّىل الإشكاليَّة المركزيَّة، التي أسعى إلى معالجتها في هذا البحث، في السؤال عن: كيف 

تحوَّل الإنس��ان، في الفلسفة الغربيَّة الحديثة، من كائن محدود خاضع لسلطة مفارقة، إلى كائن 

س للحقّ والقيمة انطلاقاً من ذاته؟ وتتفرّع عن هذه الإشكاليَّة المركزيَّة مجموعة من  »مؤلَّه« يؤسِّ

الأسئلة النقديَّة المحوريَّة، من أبرزها: ما الذي مكَّن هذا التحوُّل من أنْ يتحقَّق فكريًّا وتاريخيًّا؟ 

وهل يمثِّل هذا التحوٌّل فعلًا تحرُّرًا من السلطة الخارجيَّة، أم أنهّ أعاد إنتاجها ولكن بصيغة داخليَّة؟ 

ثم م��ا العلاقة بين إعلان »موت الإله« عند )فريدريك نيتش��ه -Friedrich Nietzsche( و»نهاية 

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



30

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الإنس��ان« عند )ميش��ال فوكو- Michel Foucault(؟ هل هما مرحلتان متتاليتان ضمن مشروع 

فلسفي واحد، يتناول تأليه الإنسان؟ أم أنّ كلًّا منهما يمثِّل لحظة قطيعة ونهاية لذلك المشروع؟ 

يَّة هذه الأسئلة، كما أراها، تتجاوز نطاق الفلسفة النظريَّة لتتغلغل في صميم الإشكالات  إنّ أهمِّ

، فإنَّ هذا  التي تحكم فهمنا المعاصر للإنس��ان، وللذات، وللحريَّة، وللسلطة، وللقِيمة. ومن ثمََّ

رٍ مفاهيمي، بل يسعى إلى التوغُّل في التحوُّلات البنيويَّة  البحث لا يقتصر على مجرِّد عرضٍ لتطوِّ

الت��ي طرأت على الوعي الغربي الحديث، والتي انعكس��ت بصورة مب��اشرة على تصوِّره للذات 

الإنسانيَّة. 

وبن��اء على ذل��ك، فإنَّ أهميَّة الموض��وع تكمن في كونه لا يعُالج مس��ألة نظريَّ��ة مجرَّدة، بل 

يتناول تحوًُّال جوهريًّا في تصوُّر الإنس��ان لنفسه، ولموقعه في الكون، ولمصدر شرعيَّته المعرفيَّة 

والخُلقُيَّة. ففهم هذه التحوُّلات لا يعني تتبُّع س��ياقاتها الفكريَّة فقط، بل قراءة دقيقة لتغُّري موقع 

الإنس��ان بين مفهومي »الخضوع« و»التأليه«، وبين كونه مخلوقاً تابعًا لقِيَم متعالية، أو كونه ذاتاً 

مُطلقة تقرِّر المعنى بذاتها ولذاتها.  

أمّ��ا عن المنهج الذي يعُتمد عليه في البحث، فه��و المنهج التحليلي–التاريخي–المقارن؛ إذ 

يسعى من خلاله إلى تتبُّع التحوُّلات الكبرى التي طرأت على مفهوم الذات الإنسانيَّة في الفلسفة 

الغربيَّ��ة عبر مراحلها التأسيس��يَّة والتحوُّليَّة. بمعنى أننّي لا أكتفي بع��رضٍ تاريخي للأفكار، بل 

أسعى إلى تحليلها، وتفكيكها، ومقارنتها في ضوء سياقاتها الفكريَّة والتاريخيَّة، مع التوقُّف عند 

لحظات التحوُّل الحاسمة، التي أسهمت في إعادة تشكيل صورة الإنسان بوصفه مصدرًا للحقيقة 

والقِيمة. وفي سبيل الإجابة عن الإشكاليَّة المطروحة، سوف أعتمد في هذا البحث على مجموعة 

من الأسئلة الفرعيَّة التي تشكّل بمجموعها المحاور الرئيسة للبحث، وهي: 

كيف تموضع الإنسان في الفلس��فة اليونانيَّة والعصور الوسطى بين التبعيَّة للمفاهيم .11

المفارقة، »مثل عالم المثُلُ أو العقل الإلهي«، وبين فكرة السمو الإنساني؟

ما الإس��هام الذي قدّمه مشروع )رينيه ديكارت-René Descartes( في إعادة تأسيس .22

مركزيَّة الذات، وجعلها مرجعًا للمعرفة واليقين؟

كيف أعاد )إيمانويل كانط -Immanuel Kant( تحديد موقع الإنسان عبر منحه سلطة .33



31 10

التشريع الخُلقُي الذاتي من خلال العقل العملي؟

ماذا يعني إعلان )نيتشه( “موت الإله”؟ وما الذي تمثلّه فكرة “الإنسان الأعلى” القادر .44

على ابتكار القِيَم بنفسه؟

كيف فسّر )فوكو( الذات بوصفها بناءً تاريخيًّا يتأثَّر بآليَّات الس��لطة والخطابات؟ وما .55

دلالة إعلانه عن “نهاية الإنسان” في السياق المعرفي الغربي؟

: موقع الإنس��ان بين التبعيَّة والتس��امي في الفلس��فات الكلاس��يكيَّة  أوَّلًا

والوسيطة

في البداية، يمكن التمييز بين الإنس��انويَّة والأنس��نة، بوصفهما مدخ�ًا�لً لفهم التطوُّر الفكري 

للإنس��انيَّة في الفكر الغربي. تمثُّل الإنس��انويَّة )Humanism( تيَّارًا فكريًّا وفلسفيًّا تاريخيًّا يضع 

، في مركز الاهتمام، ويؤكِّد على كرامته، وقدرته على الفهم،  الإنسان، باعتباره كائنًا عاقلًا وفاعلًا

ل المسؤوليَّة، مع رفض إخضاعه لقوى أو حقائق تتجاوز الطبيعة))). بينما تشير  والإبداع، وتحمُّ

الأنس��نة )Humanization( إلى جعل أي نظام أو ممارسة أو إنتاج أكثر مراعاة للإنسان وحقوقه 

وكرامته، من دون أنْ تكون بالضرورة مشروعًا فلسفيًّا أو حركة ثقافيَّة متكاملة، كما هي الحال في 

الإنسانويَّة. ومن هنا، نرى أنهّ يمكن اعتبار الأنسنة امتدادًا عمليًّا لمفهوم الإنسانويَّة؛ إذ تركَّز على 

الإنسان بوصفه محورًا للمعنى والسلوك))). 

ومهما يكن من أمر، فإنَّ الفكر الشرقي القديم قد شهد اتجاهاتٍ شكّكت في الدين، وأعادت 

الاعتبار للإنس��ان. ففي الهند، ظهرت مدرس��ة كارفاكا )Cārvāka( المادِّيَّة الإلحاديَّة في القرن 

السادس قبل الميلاد، مؤكِّدة أنّ العالم المادّي وحده هو الموجود، وأنَّ الأديان بدع بشريَّة زائفة، 

 )Confucius-س )كونفوش��يوس�� ��ف. أمّا في الصين، فقد أسَّ داعية إلى متعة الحياة بدل التقشُّ

منظومة خُلقُيَّة وسياس��يَّة، ارتكزت على الإنس��ان أكثر من الآلهة، رغم إقراره بوجودها، واشتهر 

بقاعدته الذهبيَّة: »عامِل الآخرين كما تحبّ أنْ يعاملوك«، التي غدت أساسً��ا خُلقُيًّا عالميًّا تبنّاه 

1 - أندريه لالاند: موسوعة لالاند الفلسفيَّةالمجلد الثاني، ص569
2 - Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, p.28

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



32

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

دينيّون وإنس��انويوّن على الس��واء))). وعلى ه��ذا، يمكن القول إنّ جذور الإنس��انويَّة تمتدّ أيضًا 

إلى الفكر اليوناني القديم؛ حيث صاغ )بروتاجوراس-Protagoras( فكرته الشهيرة عن الإنسان 

بوصفه »مقياسَ كلِّ شيء«، معتبراً الإدراك الفردي المرجع الوحيد للحقيقة، وهو ما نفى إمكانيَّة 

وج��ود معرف��ة موضوعيَّة ثابتة. وفي هذا الس��ياق، غدت الخطابة والفنّ البلاغي أدوات رئيس��ة 

للنجاح والمكانة الاجتماعيَّة؛ فالسفسطائيّون، ومن بينهم )بروتاجوراس(، تعلَّموا فنون الإقناع، 

ة الأضعف أقوى«، الأمر الذي ربط اللغة بالهُويَّة الإنسانيَّة،  حتى بلغ بهم الأمر إلى »جعل الحجَّ

وأثار نقاشات خُلقُيَّة في حدود استخدام البلاغة))). 

وعلى النقيض من طرح )بروتاجوراس( والسفس��طائيّين، رأى )أفلاطون-Plato( أنّ الإنس��ان 

. ومن خلال »أسطورة  وحده لا يمكن أنْ يكون معيارًا للحقيقة؛ لأنَّ الإدراك البشري نسبي ومتغِّري

، يحتاج إلى التحرُّر بالصعود نحو  الكهف«، صُوِّر الإنس��ان كائنًا يعيش في وَهْم الإدراك الحسِّي

نور المعرفة وعالم المثُلُ؛ حيث تكمن الحقيقة الثابتة. وهكذا، جعل )أفلاطون( الإنس��ان تابعًا 
يَّة والذاتيَّة.))) لمعيار متعالٍ يتجاوز التجربة الحسِّ

مت المدارس الفلس��فيَّة، مثل الرواقيَّ��ة، والأبيقوريَّة،  وفي تطوّر لاح��ق للفكر اليون��اني، قدَّ

والش��كِّيَّة، تصوُّرات جديدة للفعل الإنساني. سعت هذه المدارس إلى إيجاد توازن بين قدر من 

الاس��تقلال النس��بي عن المرجعيَّة الإلهيَّة، وبين الاعتراف بوجود مبادئ كونيَّة س��امية، تتجاوز 

حدود التجربة الإنسانيَّة. فقد رأى الرواقيّون الإنسان جزءًا من نظام كونّي محتوم يخضع لقوانين 

العقل الكلي، في حين اعتبر الأبيقوريوّن أنّ الآلهة بعيدة عن شؤون البشر ولا تتدخَّل في مجريات 

حياتهم)))، وتتجّىل قيمة )إبيقور-Epicurus( في الفكر الإنسانويّ لطرحه نموذجًا للحياة الجيِّدة 

قائماً على الإنس��ان ذاته، دون  الحاجة إلى الآلهة أو الماورائيَّات)))، بينما ذهب الش��كِّيُّون إلى 

1 -  ستيفن لو: الإنسانويَّة: مقدمة قصيرة جدا، ص ص.16-15
2 - Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, p.28
3 - Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, pp.28-30
4 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.31

5 - ستيفن لو: الإنسانويَّة: مقدمة قصيرة جدا، ص19



33 10

أنَّ الحقيقة المطلقة تتجاوز قدرات الإنس��ان، ولا يمكنه بلوغه��ا.))) وبهذا، برز نوع من التوازن 

بين النظر إلى الإنس��ان بوصفه كائنًا مستقلًّا نسبيًّا، وبين الإقرار بوجود مجال إلهيّ أسمى. ومع 

ة العُليا؛ حيث غدا يسوع  بداية العهد المسيحي، جرى دمج البُعد الخُلقُيّ للإنسان مع فكرة القوَّ

يس )أوغسطين-Saint Augustin(، مؤكّدًا  محور الفكرة الخُلقُيَّة العُليا. وفي هذا السياق، برز القدِّ

محدوديَّة الإنسان، واعتماده على النعمة الإلهيَّة، وهو ما أعاد طرح تساؤلات جوهريَّة عن حُرّيَّة 

الإنسان ومسؤوليَّته أمام الله))). 

وخلال العصور الوس��طى، ظلَّ البُعد الديني حاضًرا في تشكيل صورة الإنسان؛ إذ قامت 

الأديرة بحف��ظ التراث الكلاس��يكي، وأنش��أت الكاتدرائيَّات والجامعات م��دارس للبحث 

 -)John of Salisbury-(((والحوار. وفي هذا الس��ياق، برز مفكّرون -مثل )جون السالزبوري

الذين س��عوا إلى وَصْل الفكر الكلاسيكّي بالتصوُّر المسيحي، مؤكِّدين قيمة الإنسان ضمن 

الإطار الإلهي))). 

ومع الانتقال إلى عصر النهضة، أخذت ملامح جديدة تتبلور في النظر إلى الإنسان؛ إذ أعاد 

 Albertino -(((( و)ألبرتينو موساتوLovati, Lovato dei-(((مفكِّرون، مثل )لوفاتو دي لوفاتي

1 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.31
2 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.32

3 - يعُدّ جون السالزبوري )20/1115–1180م( من أبرز مفكري النهضة الفكريَّة في القرن الثاني عشر؛ إذ 
ساهم في تطوير الفلسفة السياسيَّة والخُلقُيَّة، وفي نشر التعاليم الأرسطيَّة، التي كانت في طور الترجمة والانتشار 
في أوروبا اللاتينيَّة. تلقّى تعليمه في باريس، وخدم الكنيسة حتى ارتقى إلى منصب الأسقفيَّة. اتَّسم فكره بالنزعة 
الإنسانيَّة التي تعُلي من كرامة الإنسان والطبيعة، وبالشكِّيَّة المعتدلة، التي ترى أنَّ المعرفة لا تتجاوز الحقيقة 
الاحتماليَّة القابلة للمراجعة. وقد عَّرب عن هذه الرؤيةَ في مؤلَّفاته الكبرى، مثل السياسي )Policraticus( وما 

وراء المنطق )Metalogicon(؛ حيث تناول قضايا السلطة والمعرفة، ودافع عن قيمة الفلسفة والفنون الحُرَّة.
4 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.33

5 - يعُدّ لوفاتو دي لوفاتي )1240–1309م( من أوائل الإنسانيين في أوروبا؛ إذ كان موظفًا مدنيًا بارزاً في بادوفا، إلى جانب 
مكانته بصفته شاعراً وعالماً. كرسّ جهوده لإحياء التراث اللاتيني الكلاسيكي عبر تحقيق النصوص القديمة وتطوير أسلوب 

كتابي جديد متأثر بالقدماء. وأسهم عمله في تجديد الاهتمام بالآداب الكلاسيكيَّة وتشكيل ملامح الفكر الإنساني المبكر(.
6 - وُلد موساتو عام 1261 وتوفي عام 1329، وكان رجل دولة وكاتباً بارزاً في القرن الرابع عشر. بدأ حياته 
ناسخًا للمخطوطات قبل أن يترقى إلى مناصب مهمة ويؤدي أدوارًا دبلوماسيَّة. نال شرف التتويج بصفته شاعراً 

عام 1315، وتعَُدّ أعماله التاريخيَّة والأدبيَّة من أهم المصادر التي مهدت لظهور النزعة الإنسانيَّة الإيطاليَّة.

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



34

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Mussato( إحياء الكتابات الكلاس��يكيَّة، مسلطّين الضوء على الإنسان بوصفه كائنًا ذا قيمة 

مستقلِّة، مع الاستمرار في العناية باللغة والأسلوب. وقد مهَّد ذلك الطريق لظهور الإنسانويَّة 

الحديثة التي ركَّزت على حقوق الفرد واستقلاله الخُلقُي والسياسي))).  

ومع عصر التنوير، بلغ مشروع الإنسانويَّة مرحلة النضج الفلسفي؛ إذ أصبح الفرد الحُرّ والعاقل 

محور الاهتمام، يتمتَّع بحقوق أصيلة، ثابتة بطبيعته، غير قابلة للانتقاص أو التنازل. وقد استلهم 

مفكِّرو التنوير من التراثين الكلاس��يكي والمس��يحي، لإعادة تعريف علاقة الإنسان بالمجتمع، 

والقانون الطبيع��ي، مؤكِّدين على المس��اواة والحُريَّة، بوصفهما أساس�ني للتنظيم الاجتماعي 

والسياسي))). 

ويتَّض��ح من هذا التطوّر التاريخي أنَّ مفهوم الأنس��نة لم يكن ثابتً��ا في الفكر الغربي، بل ظلَّ 

اً؛ إذ وُضع الإنسان تارةً في أفق التبعيَّة لمعيار أعلى، وتارةً أخرى في أفق الاستقلال  جدليًّا ومتغّري

ا الإنس��انويَّة، في هذا الس��ياق، فلم تكن مجرَّد فكرة فلسفيَّة  بوصفه مركزاً للحقيقة والحقوق. أمَّ

دًا، يضع الإنس��ان في قل��ب الاهتمام، ويعُلي من  ميتافيزيقيَّ��ة، بل مشروعً��ا ثقافيًّا وفكريًّا متجدِّ

كرامته وحُريَّته، في تفاعل مستمرّ مع أس��ئلة كلّ عصر))). ومع ذلك، فإنَّ مصطلح »الإنسانويَّة« 

بالمفهوم المعاصر، لم يظهر إلا في أوائل القرن التاسع عشر )1808م(، على الرغم من أنَّ جوهره 

كان حاضًرا في الفكر الأوروبي قبل ذلك بقرون. فقد اس��تخدم الفيلس��وف )فريدريك نيثامر))) 

-Friedrich Immanuel Niethammer( هذا المصطلح للتعبير عن مشروع تربويّ، يهدف إلى 

تنشئة الأفراد عبر دراسة الثقافة والآداب الكلاسيكيَّة، ولا سيِّما الأدب اليوناني واللاتيني، وتعزيز 

مكانة الإنسان وكرامته))).

1 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, p.34
2 - Christopher S. Celenza: Humanism and the Classical Tradition, pp.40-41
3 - Andrew Copson: What Is Humanism?, p.5

4 - فريدريك إيمانويل نيثامر )1766–1848( فيلسوف ومصلح تربوي ألماني، صاغ مصطلح “الإنسانويَّة” 
عام 1808. أراد بهذا المفهوم التأكيد على دور الأدب الكلاسيكي والثقافة الإنسانيَّة في التعليم مقابل النزعة 

العمليَّة البحتة 
5 - إبراهيم بن عبدالله الرماح: الإنسانويَّة المستحيلة: إشكالات تأليه الإنسان وتفنيدها في الفكر المعاصر، 

ص19



35 10

ثانيًا: )ديكارت( وتأسيس مركزيَّة الذات.

ثلُّ منعطفًا جذريًّا في تاريخ الفلس��فة الحديثة؛ إذ  يلُاحظُ أنَّ مشروعَ )ديكارت( الفلس��فيّ، ُمي

لم يعُد البحثُ عن الحقيقة ينطلقُ من الكون كما فهمه الأقدمون، بل من يقيٍن توُلِّده الذاتُ عبر 

الش��كّ. وقد اتخّذ )ديكارت( هذا القرارَ المنهجيّ ليمنحَ الذاتَ موقعً��ا جديدًا، باعتبارها نقطةَ 

ه بوضوحٍ  البدء، والمعيارَ الذي يتولَّد منه النظامُ المعرفّي بأسره. كما عرضَ )ديكارت( هذا التوجُّ

في كتابه »الخطاب في المنهج«؛ حيث نظَّم أفكاره في ستَّة أقسام، أبرزَ فيها دورَ الذات بوصفها 

الفاعلَ الذي يضع القواعدَ بنفسه، ويختبُر نتائجَها))).

وانطلاقاً من هذا الأس��اس، كرسّ )ديكارت( جُهده لتأسيس قاعدة الوضوح والتمييز، ومكَّن 

الذات من ممارس��ة دورها الرئيس. فقد رفض كلَّ ما لا يظهر لها بوضوحٍ وجلاء، وما لا يستطيع 

التحقُّق من صدقه بلا ش��كّ، وص��اغ لأجل ذلك قواع��د المنهج الأربع: البداه��ة، والوضوح، 

والتحليل، والتركيب، والإحصاء. وبّني )ديكارت( من خلال هذه القواعد أنَّ الذات ليست مجرَّد 

نقط��ة انطلاق مؤقَّتة، بل أصبحت المعيار الذي يوجّه حركة الفكر ويراقبها. فهي تضع الضوابط 

لنفس��ها، وتعيد اختبارها باستمرار، وتحكم على مسارها المعرفي. وهكذا، لم يكتفِ )ديكارت( 

بأنْ يمنح الذات موقع الصدارة، بل زوَّدها بالأدوات التي تمكِّنها من ضبط مسار تفكيرها، وتحرير 

نفسها من أيِّ سلطة خارجيَّة، وجعلها مشّرعة لنفسها، وقادرة على ضمان اتسّاق نظامها المعرفي 

من الداخل))).

ولم يقت�رص )ديكارت( ع�ىل تزويد الذات ب��الأدوات المنهجيَّة التي تضبط مس��ار تفكيرها، 

ها بدعائم عمليَّة، تحفظ انسجامها  وتحرُّرها من كلِّ سلطة خارجيَّة، بل حرص أيضًا على أنْ يمدَّ

ه »الأخ�الق المؤقَّتة«. فبع��د أنْ أدخل العقل في  خلال مرحلة الش��كّ. ولذلك، وضع ما س�ّا�مّ

تجربة الش��كّ المنهج��ي، أدرك الحاجة إلى قواعد عمليَّة تمكِّن الذات م��ن متابعة طريقها دون 

ارتباك. فجاءت هذه الأخلاق الانتقاليَّة لتؤكِّد على طاعة القوانين والدين، والثبات في التصرُّفات، 

والسيطرة على النفس، واعتبار تهذيب العقل أسمى المهن وأشرفها. وبذلك أبرز )ديكارت( وعيه 

1 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.220-222
2 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.238-257

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



36

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

بالصعوب��ات التي ق��د تواجه الذات إذا ترُكتِ بلا دعم عملي، وأوضح أنَّ الاس��تقلال العقلي لا 

يكتمل إلا إذا استند إلى قواعد سلوكيَّة، تحفظ توازن الذات وانسجامها مع محيطها الاجتماعي 

والديني))).

وبعد أنْ زوَّد )ديكارت( الذات بالأدوات المنهجيَّة، انتقل إلى اللحظة الحاس��مة، التي عُرفت 

ب��ـ »الكوجيتو« )Cogito(: أن��ا أفكّر، إذًا أنا موجود. ففي كتاب��ه “الخطاب في المنهج”، عرض 

مها بشكل أوضح وأدقّ،  )ديكارت( هذه الحقيقة بصياغة موجزة، ثمَّ عاد في التأمُّلات الثانية، ليقدِّ

مؤكِّدًا أنَّ وجود الذات يظلّ قائماً ما دامت تمارس فعل التفكير. وبذلك أوضح أنَّ وجود الإنسان 

ليس معطىً مفروضًا مسبقًا، بل حقيقة تثبت نفسها في كلِّ لحظة يباشر فيها العقل فعل التفكير. 

ومن هنا، جعل )ديكارت( الكوجيتو الخاتمة الطبيعيَّة لمراحل البحث الس��ابقة، والمرتكز الذي 

أسّس عليه كامل نظامه الفلسفي))).

��س عليه نظامه الفلس��في، رأى أنَّ  لكنَّ )ديكارت(، بعد أنْ جعل الكوجيتو المرتكز الذي أسَّ

اليقين الذاتي وحده لا يكفي لبناء معرفة صحيحة عن العالم الخارجي. ومن هنا، ربط )ديكارت( 

مركزيَّة ال��ذات بصدق الإله، الذي يضمن مطابقة ما تدركه ال��ذات بوضوح وتمييز للواقع. فقد 

حًا في  اعتبر أنَّ الله الصادق يحَ��وْل دون أنْ يخُدع العقل في إدراكاته الواضحة والمتميِّزة، موضِّ

الوقت نفس��ه أنَّ الخطأ لا يصدر عن العقل في حدِّ ذاته، بل يحدث عندما تتجاوز إرادة الإنسان 

حدود فهمه، فيصدر حكًام بلا إدراك كافٍ. وبذلك لم يكن برهان )ديكارت( على وجود الله هدفاً 

دينيًّا فحسب، بل شكّل شرطاً ضروريًّا لقيام المعرفة، وامتدادًا طبيعيًا لفكرته عن الكوجيتو))).

وبع��د أنْ ربط )ديكارت( مركزيَّة الذات بصدق الإل��ه، الذي يضمن مطابقة ما تدركه بوضوح 

وتميي��ز للواقع، انتقل إلى تحديد طبيعة الإنس��ان م��ن خلال مبدأ الثنائيَّة بين النفس والجس��د. 

فالنفس عنده جوهر مفكِّر مستقلّ، بينما الجسد جوهر مادِّي ممتدّ. ولهذا، نسب الهُويَّة الحقيقيَّة 

1 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.258-273 
2 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.276-278. & see also René 

Descartes: Principles of Philosophy, pp.196-197
3 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.460-468. & see also René 

Descartes: Principles of Philosophy, pp.204-207 



37 10

ل الس��ادس أكّد )ديكارت( على أنَّ الذات المفكِّرة  إلى الفكر لا إلى الجس��د المادي. وفي التأمُّ

خ وجودها الواضح  تظلّ موجودة حتى في حال غياب الجس��د، مبرزاً بذلك اس��تقلاليَّتها، ورسَّ

ح الكيفيَّة  الذي يشكّل أساس الهُويَّة الإنس��انيَّة))). وفي خطوة أخرى، حاول )ديكارت( أنْ يوضِّ

التي تتَّحد بها النفس مع الجس��د. فأوضح أنَّ الغ��دة الصنوبريَّة هي المركز الذي يجري فيه هذا 

الاتصال، ورأى أنَّ الإرادة الحُرَّة للإنسان قادرة على توجيه الانفعالات والسيطرة عليها بالمعرفة. 

ا بين النفس والجس��د، بل تش�ري إلى  وتظُهِ��ر هذه المحاولة أنَّ الثنائيَّة عنده لا تعني انفصاًال تامًّ

دة بينهما؛ حيث يتبادل كلٌّ منهما التأثير في الآخر))). علاقة تفاعل معقَّ

وفي س��ياق حديث��ه عن العلاقة بين النفس والجس��د، لم يكت��فِ )دي��كارت( بتوضيح كيفيَّة 

ة الصنوبريَّة، ودور الإرادة الحُرَّة في توجي��ه الانفعالات، بل انتقل إلى إبراز  اتحاده�ام عبر الغدَّ

مفهومه عن الكمال الإنساني. ومن هنا، يتَّضح أنَّ )ديكارت( لا يرى الكمال صفة ثابتة ومطلقة، 

بل يقدّمه بوصفه عمليَّة مس��تمرَّة يضبط فيها الإنس��ان إرادته ضمن حدود فهم��ه. وعندما تلتزم 

ة، فتقترب بذلك من  ال��ذات بقواعد الوضوح والتمييز، يزداد يقينها، ويصبح حكمه��ا أكثر صحَّ

نح مرَّة  فضيلة الثبات وحس��ن الاختيار. وهكذا، يظهر أنَّ الكمال عند )ديكارت( ليس معطىً ُمي

واحدة، بل مشروعًا يتطوَّر تدريجيًّا من خلال التدريب العقلي والخُلقُي معًا، ويقتضي ممارس��ة 

يوميَّة للسيطرة على الرغبات والانفعالات))) .

م )ديكارت( الكمال الإنس��اني مشروعًا يتط��وَّر تدريجيًّا ع�رب التدريب العقلي  وبع��د أنْ ق��دَّ

والخُلقُ��ي، عَّرب عن وحدة مشروعه الفلس��في، من خلال صورة ش��جرة الفلس��فة؛ حيث جعل 

الميتافيزيقا جذورها، والفيزياء جذعها، وتفرَّعت عنها أغصان العلوم التطبيقيَّة والأخلاق. وفي 

يَّة الذات؛ لأنَّها هي التي  ه��ذا التصوُّر، لا يكتمل نضج الفضيلة إلا بنضج المعرفة، وت��زداد أهمِّ

تقود المس��ار من الجذور إلى الثمار. وتكشف هذه الصورة أنَّ مشروع )ديكارت( لا يقتصر على 

1 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.512-523
2 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.916-931
3 - René Descartes: The Philosophical Works of Descartes, pp.460-468. & see also René 

Descartes: Principles of Philosophy, pp.206-207

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



38

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ه السلوك الخُلقُي،  ��س العلوم الطبيعيَّة، ويوجِّ تأس��يس يقين ميتافيزيقي فحسب، بل يمتدُّ ليؤسِّ

جامعًا بين النظر العقلي، والممارسة العمليَّة في وحدة متكاملة))).

ومن خلال ه��ذا التصوُّر الكِّيل الذي بلوره )ديكارت(، كش��ف عن مفارق��ة عميقة؛ إذ جعل 

الذات نقطة البداية والمعيار الرئيس، لكنَّه في الوقت نفسه ربط يقينها بالصدق الإلهي لتثبيته. كما 

ل الذات مسؤوليَّة تفسير اتحادها بالجسد، وألزمها بالاستناد إلى تربية خُلقُيَّة تكبح تجاوزات  حمَّ

الإرادة. ومع ذلك، أحدث )ديكارت( تحوًُّال جوهريًّا عندما رسّخ مركزيَّة الذات العاقلة؛ فهي التي 

د طريق كمالها العملي. وفي هذا السياق،  تضع المنهج، وتنتزع اليقين، وتضبط انفعالاتها، وتحدِّ

أبرز )ديكارت( البُعد الحداثي لفلس��فته؛ إذ بنى الحقيق��ة باعتبارها مشروعًا ينطلق من الداخل، 

وجعل السعادة ثمرة معرفة تصحّح الإرادة، لا امتيازاً كونيًّا سابقًا))).

ثالثًا: )كانط(: الإنسان مشّرع الأخلاق.

وعندما ننتقل إلى )كانط(، نجده ينظر إلى الإنسان بوصفه مشرِّعًا للأخلاق؛ إذ يجعل العقل 

العم�يل مصدر الإلزام. فالإرادة العاقلة هي التي تضع القانون لنفس��ها، وتلُزم ذاتها باحترامه، 

ة، أو الس��لطة، أو حتى م��ن إرادة إلهيَّة تفُهم  ولا تس��تمدُّ الشرعيَّة الخُلقُيَّة من الطبيعة، أو اللذَّ

بصفتها أمراً خارجيًّا، بل من استقلال الإرادة عن كلِّ باعث غريب. وبهذا رسّخ )كانط( المعنى 

الجوهري القائل: إنَّ الإنس��ان مشّرع للأخلاق، لا مجردّ متل��قٍّ لأوامر تفُرض عليه من خارج 

عقله العملي.

 ويصوغ )كانط( هذا المعنى في ثلاثة محاور رئيسة: فهو يجعل الأمر المطلق معيارًا للتقويم، 

ويقيم الاستقلال الذاتي أساسًا للتشريع، ويصوغ »مملكة الغايات« أفقًا معياريًّا ترى فيه الذوات 

العاقلة نفسها واضعةً للقانون، وملتزمةً به في آن واحد. ومن هنا، يرتبط معنى الحُريَّة عنده بالفعل 

التشريع��ي؛ فالإرادة، بما هي س��بب عقلي، تعمل »تحت فكرة الحُريَّ��ة« وتخضع لقانون كوني 

تس��نّه بما هي عقل، لا لقانون طبيعي مفروض عليها. وبذلك يبّني )كانط( أنَّ الحُريَّة لا تنفصل 

1 - René Descartes: Principles of Philosophy, pp.186-192
2 - René Descartes: Principles of Philosophy, pp.186-207



39 10

عن التشريع الذاتي، وأنَّ كرامة الإنس��ان تستند إلى قدرته على أن يكون مشرِّعًا لنفسه ولغيره في 

آن واحد))). 

ة« بوصفها الخير المطلق  وانطلاقاً من هذا الإطار، أسّ��س )كانط( مدخله من »الإرادة الخ�ّر�يّ

الوحيد. فالمواهب والقدرات، كالذكاء، أو الشجاعة، أو غيرهما، لا تكتسب قيمة خُلقُيَّة إلا حين 

قها، بل من ذاتها، أيّ من نيَّتها  ة. وهذه الإرادة لا تستمدّ خيريَّتها من نتائج تحقُّ هها إرادة خّري توجِّ

واحترامها للواجب. وهكذا جعل )كانط( معيار القيمة الخُلقُيَّة قائماً على المبدأ الذي يصدر عنه 

الفعل، لا على أثره المنفعي أو ثمرته العمليَّة))). 

ة أساس القيمة الخُلقُيَّة، انتقل إلى التمييز بين “الفعل وفق  وبعد أن جعل )كانط( الإرادة الخّري

الواجب”، و“الفعل من أجل الواجب”. فمجرَّد التوافق الشكلي مع الواجب، لا يكفي ما لم ينبثق 

الفع��ل عن باعث احترام القانون نفس��ه. ومن هنا، يقوم التقويم ع�ىل معيارين متكاملين: قابليَّة 

القاعدة القصوى للتعميم بلا تناقض، بوصفها مشروعيَّة شكليَّة، وباعث الاحترام بوصفه شرط 

القيمة الخُلقُيَّة. فالكذب يرُفض لا لأنه يضّر بس��معة فاعله أو يخلّ بمصلحته، بل لأن قاعدته لا 

تصلح أن تكون قانوناً كونيًا، ولأن احترام القانون يفرض الامتناع عنه حتى في غياب المنفعة))). 

ومن هذا الأس��اس ينتقل )كانط( إلى تعريف الاستقلال الذاتي، فيجعل الإرادة قانوناً لذاتها؛ 

فهي لا تحتاج إلى باعث أو مصلحة كي تلتزم بقاعدة كونيَّة، بل تستند إلى صورة القانون وحدها: 

»لا تتبنَّ مبدأً إلا إذا أمكن أن يكون قانوناً كونيًّا«. وبهذا يميّز بين الاستقلاليَّة التي تشّرع من داخل 

العقل، والغيريَّة التي تتلقَّى القانون من موضوع خارجي. ومن هنا، يجعل استقلال الإرادة أساس 

الأخلاق وشرط صدور الأوامر المطلقة))).

وبن��اءً على ذلك، أكّد )كان��ط( على التطابق بين الحُريَّة والتشري��ع الخُلقُي؛ فالحُريَّة لا تعني 

الانفلات من القانون، بل خضوع الإرادة لقانون تشّرعه هي بنفس��ها: “الإرادة الحُرَّة والخاضعة 

1 - Robert Johnson, and Adam Cure ton: Kant’s morel philosophy
2 - Immanuel Kant: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, pp.31-33
3 - Immanuel Kant el: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, pp.50-62
4 - Immanuel Kant: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, pp.62-63

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



40

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

للقوانين الخُلقُيَّة شيء واحد بعينه”. وهكذا تتحقَّق الحُريَّة عمليًّا حين يتصرفّ الفاعل وفق قاعدة 

يستطيع أنْ يريد تعميمها، أي حين يطيع قانون العقل الذي يصدر عنه))). 

ومن هذا التطابق بين الحُريَّة والتشريع الخُلقُي تنشأ كرامة الإنسان. وهنا يصوغ )كانط( التمييز 

ا ما يسمو فوق كلّ ثمن،  بين ما له ثمن، وما له كرامة: فكلّ ما له ثمن يمكن استبداله بمكافئ، أمَّ

فله كرامة. وبما أنّ الإنس��ان يشّرع ذاتيًا ويخضع لقانون عقله، فإنه يعُدّ غاية في ذاته لا وس��يلة، 

ة- بما هي احترام للواجب- مقام الكرامة الإنسانيَّة في »مملكة الغايات«))). فتؤسّس الإرادة الخّري

رابعًا: نيتشه: موت الإله وولادة الإنسان الأعلى.

وبالانتقال من )كانط( إلى )نيتشه(، ندخل منعطفًا جديدًا في تاريخ الفلسفة الحديثة؛ إذ يفتتح 

)نيتش��ه( كتابه »العلم المرح« بإعلان فلس��في جريء، جعل من »موت الإله« حدثاً كونيًّا، أطاح 

بالمرجعيَّة المتعالية للمعنى. ففي مقطع »المجن��ون« يصّرح بوضوح: »إن الله مات!… ونحن 

قتلناه«، ويطرح تس��اؤًال عميقًا: إلى أين نسير »بعيدًا عن كل الش��موس«؟ ولم يكن )نيتشه( هنا 

يقدّم إلحادًا تقريريًّا بقدر ما كان يشخّص حالة حداثيَّة فقََدَ فيها الإنسان مرجعيَّته العُليا، فتفكّكت 

المقاييس وانهارت المرجعيَّات. وقد صوّر الفراغ الذي خلفّه سقوط المطلق باعتباره رعبًا وبداية 

في آنٍ واحد؛ لحظة تستدعي أنْ يبتكر الإنسان قِيًَام جديدة، بدل الارتهان لقيم بالية))). 

وبعد أنْ صوّر )نيتشه( في مقطع »المجنون« موت الإله، وما خلفّه من فراغ، عمّق التحليل في 

فقرة »م��ا الذي تعنيه بهجتنا؟«؛ حيث انتقل من صرخة المجنون إلى نبرة الباحث الهادئ، الذي 

يلاحظ أنَّ »الحدث الأعظم« بدأ يلقي »أوَّل ظلاله«، وأنَّ الوعي التاريخي لم يستوعبه بعد. وهنا 

ميّز )نيتشه( بين وقوع الحدث وتلقّيه، مؤكّدًا أنَّ ما انهار ليس عقيدة دينيَّة فحسب، بل بِنْيةَ قِيمَيَّة 

ومعرفيَّة، كوَّن »أخلاقنا الأوروبيَّة برمتها«. ومن هذا المنظور، يقترح نيتش��ه »بهجة« لا تقوم على 

1 - Immanuel Kant: Groundwork of the Metaphysics of Morals, p53
2 - Immanuel Kant: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, p.63
3 - Friedrich Nietzsche: The Joyful wisdom, pp.167-168



41 10

ة ابتكاريَّة تغّري وجه الحياة بعد السقوط))). إنكار العدم، بل على القدرة على مواجهته بقوَّ

ومن هذا التشخيص، انتقل )نيتشه( إلى مرحلة إبداع القِيَم في “هكذا تكلمّ زرادشت”. فدعا إلى 

فضيلة يصوغها الإنسان من الداخل، ويجعلها تنمو من أهوائه بعد أنْ يهذّبها ويوجّهها، لا أنْ ينكرها 

باس��م قانون مفروض من الخارج. وهكذا جعل الهدف الأعلى للإنسان ينغرس في أهوائه نفسها، 

فتتحوّل بعد تهذيبها إلى فضائل خلاقّة. وبذلك أعاد الإنس��ان القوي كيمياء نفس��ه، فحوَّل سموم 

المعاناة إلى ترِياق، وحوّل الشهوات إلى طاقات إيجابيَّة. كما حذّر من كثرة “الفضائل” التي تولدّ 

صراعًا داخليًّا، وفضّل أنْ يختار الإنسان فضيلةً واحدة عميقة، تمنح حياته وحدتها واتجاهها))).

وفي س��ياق هذا الإبداع القِيمَي، يحللّ )نيتش��ه( في فصل »الش��جرة على التلّ« تجربة العزلة 

الحديثة، مبرزاً كيف تؤثِّر الضغوط النفس��يَّة والظروف التاريخيَّة الكامنة في الإنسان، أعمق من 

م )زرادشت-Zoroaster( نفسه هنا بوصفه مُوقظاً لا مُعزّياً؛ فهو  تأثير الصدمات المباشرة. ويقدِّ

يدعو الذات إلى مجابهة آلامها الدفينة؛ لأنَّ التحوّل الأصيل يبدأ من إدراك ما يعذِّب في العمق، لا 

من الاحتماء بأوهام المواساة. وهكذا تتبدّى العزلة عند )نيتشه( بداية عبور، لا نهاية انسحاب))).

ومن هذا العبور تنفتح إمكانيَّة الانتقال من مجرَّد تشخيص المعاناة إلى ابتكار قِيَم جديدة، وهو 

ما يوضّحه )نيتش��ه( بصورة أعمق في كتابه »ما وراء الخير والشّر«. فهنا يتَّضح أنَّ تجاوز الثنائيَّة 

التقليديَّة بين الخير والشّر لا يهدف إلى الفراغ الخُلقُي، بل يمهِّد لمرحلة من الإبداع القِيمَي. فلا 

يكتفي )نيتشه( بنقد الأخلاق الس��ائدة بوصفها نتاجًا لتاريخ من الصراع بين الضعفاء والأقوياء، 

ب��ل يوجّه النظر نحو إمكانيَّة أنْ يبتكر الإنس��ان قِيَمه بنفس��ه، بدل أنْ يخض��ع لقِيَم مفروضة من 

الخ��ارج. وهكذا يصبح »ما وراء الخير والشر« ليس رفضًا للأخلاق، بل دعوةً لإعادة تأسيس��ها 

قة تمنح الإنس��ان القوي القدرة على صياغة معنى جدي��د للحياة، تمهيدًا لظهور  ع�ىل إرادة خلَّا

صورة »الإنسان الأعلى«))).

1 - Friedrich Nietzsche: The Joyful wisdom, p.275
2 - Friedrich Nietzsche: Thus Spake Zarathustra, p.35
3 - Friedrich Nietzsche: Thus Spake Zarathustra, p41
4 - Friedrich Nietzsche: Beyond good and Evil: prelude to a philosophy of the future, pp. 

viii–xii

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



42

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

وفي هذا الس��ياق، يعمّق )نيتش��ه( تحليله في كتابه »جينالوجيا الأخ�الق«؛ حيث يوجّه نقدًا 

لاذعًا إلى الفلاس��فة الإنجليز الذين ردَّوا أصل الأخلاق إلى مفاهيم المنفعة والاعتياد، بل وإلى 

النسيان أحياناً. ويرى أنَّ هذا التفسير اختزالي؛ لأنَّ الحكم على »الخير« لم يأتِ من الضعفاء، بل 

من الأقوياء، الذين فرضوا قِيَمهم من موقع الس��يادة. ومن هنا يميّز )نيتشه( بين »أخلاق السادة« 

التي تمجّد الق��وَّة والتفردّ، و»أخلاق العبيد« التي تحتف��ي بالتواضع والخضوع. كما يؤكِّد على 

أنَّ الأخلاق الحديثة، ولا س��يَّما المسيحيَّة والديمقراطيَّة، ليس��ت إَّال امتدادًا للمنظور العَبُودي، 

ة الفرد المبدع الحُرّ))).  وأنَّ فضح زيف هذا المنظور شرطٌ رئيس لابتكار قِيَم جديدة، تنبع من قوَّ

وهنا يتقدّم )نيتش��ه( خطوة أبعد؛ فـ »ما وراء الخير والشر« يستكمل مشروع الجينيالوجيا من 

خلال نقد الأسس الخفيَّة التي قامت عليها الفلسفة التقليديَّة، أيّ »التحيّزات الميتافيزيقيَّة« التي 

تعامل القِيَم كما لو كانت حقائق ثابتة وعليُا في ذاتها. ويرفض )نيتش��ه( هذا الافتراض، فلا يقبل 

القِيَم لمجردّ نبل خطاباتها، بل يطرح الس��ؤال الحاسم: من المس��تفيد منها؟ أتعزّز إرادة الحياة 

والقوَّة بفضلها، أم تضُعف الإنسان وتكبّله؟ لذلك يطالب بتجاوز ثنائيَّة الخير/الشر، ليس إنكارًا 

للأخلاق أو دعوةً للفوضى، بل لأنَّ هذه الثنائيَّة نفسها تتحوَّل إلى سجن يقيد طاقات الإبداع))). 

وفي ض��وء ذلك، يقدّم )نيتش��ه( مبدأ “التغلبّ على الذات” باعتب��اره البعُد العملي لمشروعه 

الفلس��في؛ فالمقص��ود ليس الانتصار ع�ىل الآخرين ب��ل التغلُّب على ميل النف��س إلى الركون 

لأوهام “الحقيقة” التي تمنح شعورًا زائفًا بالطمأنينة. وهنا يطرح )نيتشه( بديلًا يتمثَّل في الإرادة 

قة: تلك الإرادة التي تعيد تأويل الماضي بدل الاستسلام له، وتحوِّل الألم إلى مصدر للطاقة  الخلّا

والقوَّة، وتبتكر قِيًَام جديدة تناسب إنساناً يعيش في عالم لم يعد يستند إلى المرجعيَّات القديمة، 

كاللاهوت والميتافيزيقا والعق��ل المطلق. وهكذا يصبح نقد الماورائيَّات عنده ليس مجرَّد هدم 

للتص��وّرات الموروثة عن “عالم ثابت وراء العالم”، بل تأسيسً��ا لفع��ل إيجابي يتمثَّل في ابتكار 

معنى يليق بالعيش في كون بلا مرتكزات نهائيَّة))).

1 - Friedrich Nietzsche: The Genealogy of morals, pp.19-23
2 - Friedrich Nietzsche:  Beyond good and Evil: prelude to a philosophy of the future, Preface, §2
3 - Friedrich Nietzsche: Thus Spake Zarathustra, p.122



43 10

خامسًا: فوكو: نهاية الإنسان وتفكيك الذات.

وصوًال إلى )فوكو(، يكتمل مسار هذا البحث؛ إذ نجده يضع العلوم الإنسانيَّة في نطاق خاصّ 

ح أنَّ هذه العلوم تعزِّز أدواتها حين تحُوِّل  يتعامل مع الإنسان بوصفه كائنًا محدودًا وزمنيًّا. ويوضِّ

النظر إلى ذاتها، أيّ عندما تجعل موضوعها هو نفسها- مثلما يفعل علم النفس حين يدرس أسسه 

الخاصة، أو علم الاجتماع حين يحللّ شروطه ومناهجه- فتكشف بذلك قدرتها على مراجعة ذاتها 

ومكانتها الثانويَّ��ة معرفيًّا مقارنة بالعلوم الدقيقة. ومع ذلك، لا يراها )فوكو( ناقصة، بل يبّني أنهّا 

تدفع الإنسان- موضوعها الجوهري- إلى مواجهة الزمن والتغّري والاختلاف، فلا تعُامله باعتباره 

 (((. جوهراً ثابتاً، بل أثراً تاريخيًّا متحوًّال

يرى )فوكو( أنَّ »الإنسان« ليس مشكلة قديمة أو ثابتة، بل مجرَّد اختراع حديث، ارتبط بتحوّلات 

في أنماط المعرفة. لذلك فهو كيان هشّ، وقد يختفي يومًا ما »كما يزول وجه مرسوم على الرمل 

عند ش��اطئ البحر«، إذا انهارت الأسس التي أوجدته، تمامًا كما انهارت من قبل دعائم المعرفة 

في العصر الكلاسيكي))).

ولهذا يرفض )فوك��و( فكرة التاريخ المتواص��ل الذي يمنح »الذات« دورًا تأسيس��يًّا، ويوحِّد 

مس��ار الماضي والحاضر، ويقترح بدًال منه تحليلًا يكشف لحظات الانقطاع في التاريخ وتعدّد 

المسارات التي لا تسير في خط واحد، بل تتشكّل بحسب شروط كل مرحلة. وبهذا ينتقل الإنسان 

من موقع »الأصل« إلى موقع »الأثر« الذي تصوغه القواعد التي تنظمّ الخطاب والمعرفة، لتتبدّد 

دًا.)))  »سيادة الذات« والأنثروبولوجيا الإنسانويَّة، باعتبارهما نتاجًا تاريخيًّا محدَّ

ومن هن��ا يبّني )فوكو( أنّ تكوّن الذات لا يحدث بفعل إكراه خارجي مباشر، بل عبر علاقات 

متداخلة بين السلطة والمعرفة. ففي تاريخ الجنسانيَّة، يوضّح كيف أنتجت تقنيَّات الاعتراف ذاتاً 

تفُصح عن رغباتها وتراقب نفسها؛ حيث يصبح »الحديث عن الجنس« أداة للضبط، بقدر ما هو 

مطلب للحقيقة. فالإنسان يدخل دائرة فحص دائم لذكرياته وأحلامه وميوله باسم الحقيقة، بينما 

1 - Michel Foucault: The Order of Things An archaeology of the human sciences, p.387
2 - Michel Foucault: The Order of Things An archaeology of the human sciences, pp.421-422
3 - Michel Foucault: The Archaeology of Knowledge and the Discourse on language, pp.10-12

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



44

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

تعمل السلطة على إلزامه بالبوح.))) 

وفي المراقبة والمعاقبة، يوضّح )فوكو( نموذجين للسلطة: إدارة الطاعون التي تعتمد على العزل 

والتفتيش، ونموذج الس��جن الدائري »البانوبتيكون« )Panopticon( الذي يتيح مراقبة السجناء 

على نحو يجعل المراقبة داخليَّة ودائمة الاحتمال. وبهذا يظهر كيف تتكوّن ذات منضبطة تراقب 

نفس��ها بنفس��ها، فتغدو الطاعة وس��يلة لصياغة أفراد مطيعين، والتحكّم في سلوكهم وحركاتهم 

اليوميَّة.)))  ويمضي )فوكو( موضّحً��ا أنَّ آليَّة التقويم المنظَّم أو الفحص الدائم، تجعل الفرد في 

س��ات الحديثة—كالمدرسة والمستشفى  الوقت نفس��ه موضوعًا للمعرفة وأداة للسلطة. فالمؤسَّ

والسجن—تعيد تشكيل الأشخاص عبر القياس، والتصنيف، وتدوين الملاحظات، فتحوّل كل 

إنسان إلى سجلّ فردي تجُمَع فيه بياناته، ويدُار من خلاله. وهكذا لا تكون المعرفة محايدة، بل 

تعمل بوصفها آليَّة انضباطيَّة تنُتج موضوعها أثناء مراقبته.))) 

وبع��د أنْ أوضح )فوكو( كيف تعم��ل المعرفة بوصفها أداة انضباط، يبّني أنَّ الإنس��ان يتكوّن 

بصفته ذاتاً بثلاث طرائق رئيسة: 

عندما يحُوَّل إلى موضوع للعلم يدُرسَ بصفته كائنًا ناطقًا أو عاملًا أو حيًا.11

عندم��ا تفُرضَ علي��ه تقس��يمات اجتماعيَّة تفصله ع��ن غيره—كالفصل ب�ني العاقل .22

والمجنون أو بين السليم والمريض

، مثل خطاب .33 عندم��ا يتعلَّم أنْ يتعرفّ على نفس��ه، ويع�ِّر�بِّ عنها ضمن خطاب مع�َّن�يَّ

الجنسانيَّة. وبهذا يوضّح )فوكو( أنَّ الذات لا تفُهم في معزل، بل تتكوَّن داخل تفاعل 

متزامن، يجمع بين السياق الاقتصادي الذي ينظِّم العمل والإنتاج، والسياق الخطابي 

الذي يحدّد المعاني والمعارف، والس��ياق الس��لطوي الذي يمارس أشكال السيطرة 

والتنظيم.))) 

1 - Michel Foucault: The History of Sexuality Volume I, pp.17-20
2 - Discipline and Punish: the birth of the prison, p.195
3 - Michel Foucault: Discipline and Punish: the birth of the prison, p.228
4 - Michel Foucault: The Subject and Power, pp.777-778



45 10

ويخل��ص )فوك��و( إلى أنَّ الذات ليس��ت معطىً ثابتاً يس��بق الس��لطة، بل تتك��وَّن من خلال 

الممارسات التي تجري داخل المجتمع ومؤسساته. فالسلطة لا تصدر من مركز واحد، بل تعمل 

عبر الحياة اليوميَّة في المدرسة، والمستشفى، والأسرة، وغيرها. ومن هنا، لا يكفي التخلُّص من 

س��لطة مركزيَّة واحدة، بل ينبغي تحليل الكيفيَّة التي تجعل السلطةُ والمعرفةُ الإنسانَ يرى نفسَه 

ويعرِّفها. وهكذا، لم يعد الإنسان المرجع الذي تبُنى عليه المعارف، بل صار هو نفسه نتاجًا لها، 

لتصبح العلوم الإنسانيَّة بحثاً تاريخيًّا في أشكال تكوّن الأفراد.))) 

خاتمة

بعد تتبّعي لتطوُّر الفكر الفلسفي الغربي من العصور القديمة حتى اللحظة المعاصرة، أستطيع 

أنْ أقول إنَّ الإشكاليَّة المركزيَّة التي طرحتها في مقدمة هذا البحث – وهي: كيف تحوَّل الإنسان 

س الحقّ والقِيمة من ذاته – قد  من مخلوق محدود خاضع لسلطة مفارقة إلى كائن »مؤلَّه«؟ يؤسِّ

وج��دت عبر المحاور الت��ي تناولتها أجوبة جزئيَّة ومحدودة، لكنَّها كش��فت لي -قبل كلّ شيء- 

طبيعة ه��ذا التطوّر بوصفه عمليَّة جدليَّة مفتوحة، يتأرجح فيها الإنس��ان بين الخضوع والحُريَّة، 

بين تأس��يس ال��ذات وتفكيكها. ولقد تبّني لي أنَّ هذا التح��وُّل في الفكر الغربي لم يحدث دفعة 

واحدة، بل جرى بشكل تدريجي؛ فــــ )ديكارت( أعلن مركزيَّة الذات، ولكنَّه لم يستغنِ عن الله 

الضامن لليقين. ثمَّ جاء )كانط( ليؤكّد اس��تقلال الإنسان بصفته مشرِّعًا خُلقُيًّا يسنّ القوانين من 

داخله، لتصل الذات الإنس��انيَّة إلى ذروة استقلالها مع )نيتشه(، الذي أعلن »موت الإله«، ودعا 

إلى ولادة »الإنسان الأعلى«، المبدع للقِيَم بإرادة القوَّة. لكنَّ )فوكو( قلب المعادلة أمامي تمامًا؛ 

فبّني أنَّ الذات ذاتها ليس��ت حُ��رةّ ولا مكتفية بذاتها، بل هي نتاج تاريخي يتش��كّل في علاقات 

الس��لطة والخطاب، لينتهي بنا إلى »نهاية الإنس��ان«. وهكذا، وجدت أنَّ التحوُّل لم يكن تطوّرًا 

نحو تحرُّر مطلق بل إعادة تشكّل للسلطة في صور جديدة.

وهك��ذا، لم يكن التحوُّل في الفكر الغ��ربي مجرَّد انتقال من التقييد إلى التحرُّر، بل بدا عمليَّة 

1 - Michel Foucault: The Subject and Power, pp.782-789

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



46

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

معقّدة أعادت تش��كيل الذات والس��لطة في آنٍ معًا. ومن خلال هذا التط��وُّر، اتضّح أنَّ ما جرى 

لم يك��ن فقط تحوًّال في موقع الإنس��ان داخل الع��الم، بل مشروعًا تدريجيًّ��ا لتأليهه، تجّىل في 

دة ومترابطة: معرفيًّ��ا، حين أصبح الإنس��ان المرجعيَّة العُليا للمعرف��ة عبر العقلانيَّة  أبعاد متع��دِّ

والعل��م والتجريب؛ وخُلقُيًّا، حين ب��ات مُشرِّعًا للقانون وصاحب كرامة مطلقة، تس��تمدّ قِيمتها 

من ذاته؛ وأنطولوجيًّا، حين تجاوز حدوده البشريَّة نحو نموذج »الإنس��ان الأعلى« عند )نيتشه(، 

باعتباره خالقًا للقِيمَ بإرادة القوَّة؛ وثقافياً، وسياس��يًّا، مع صعود الفرديَّة، وترسيخ حقوق الإنسان 

والديمقراطيَّة، بوصف الإنسان مركز النظام. 

ومن خلال هذا البحث، تبّني لي أنَّ الأسئلة التي انطلقتُ منها عن العلاقة بين التحرّر وإعادة 

إنتاج الس��لطة، أو عن الصلة بين إعلان »موت الإله« و»نهاية الإنس��ان«، ليس��ت أس��ئلة نظريَّة 

معزولة، بل هي لبّ الإشكال الفلسفي ذاته. فقد بدا لي بوضوح أنَّ التطوُّر الذي بدأ بتحرير الذات 

من الأس��س الخارجيَّة المطلقة – كالدين أو العقل المفارق – انتهى إلى الكش��ف عن حدودها 

، لم يكن مشروع »تأليه الإنسان« محطَّة اكتمال، بل حلقة في سيرورة  التاريخيَّة والمعرفيَّة. ومن ثمََّ

مستمرَّة لإعادة تعريف الإنسان.

واليوم، مع صعود الذكاء الاصطناعي ونقاش��ات »ما بعد الإنس��انيَّة«، أجد هذه التس��اؤلات 

تعود إلّي بقوة أكبر: فإذا لم يعد العقل والإبداع امتيازاً حصريًّا للإنسان، فما الذي يبقى لتعريفه؟ 

عند هذه النقطة أدرك أنَّ التحوُّلات الراهنة لا تمثِّل نهاية للسؤال الفلسفي، بل امتدادًا له في أفق 

جديد. فكما لم يكن إعلان ) نيتش��ه( »موت الإله« نهاي��ةً للمعنى، لم يكن إعلان )فوكو( »نهاية 

الإنسان« نهايةً للذات، بل كان بالنسبة إلّي دعوة لإعادة التفكير فيها بطرائق أكثر نقديَّة وتاريخيَّة. 

وبذلك أصل إلى ما سعيتُ لإبرازه منذ البداية: لم يكن هدفي أنْ أصل إلى إجابة نهائيَّة عن سؤال 

دًا. فالإنسان، كما أراه بعد هذه  »ما الإنس��ان؟«، بل أنْ أثُبت أنَّ هذا السؤال يظلّ مفتوحًا ومتجدِّ

الرحلة، ليس حقيقة مكتملة ولا مشروعًا منجزاً، بل كائنًا يعيش داخل السؤال، يعيد ابتكار نفسه 

باستمرار، ويتأرجح بين القلق والأمل، وبين حدود الطبيعة وإمكانات التقنيَّة. 



47 10

المصادر والمراجع

• إبراهيم بن عبد الله الرماح: الإنسانويَّة المستحيلة: إشكالات تأليه الإنسان وتفنيدها في الفكر 	

المعاصر، مركز دلائل للنشر، الرياض المملكة العربيَّة السعوديَّة، ط2، 1439هــ 

• أندريه لالاند: موسوعة لالاند الفلسفيَّة، تعريب: خليل أحمد خليل، بيروت 1996م.	

• ا، ترجمة: ضياء وراد، مراجعة: مصطفى محمد فؤاد، 	 ستيفن لو: الإنسانويَّة: مقدمة قصيرة جدًّ

مؤسسة هنداوي، لا م، لا ط، 2017

•	 Bollermann Karen and Nederman Cary: John of Salisbury, 2022 (https://plato.

stanford.edu/entries/john-salisbury/?  )

•	 Celenza, Christopher S.: Humanism and the Classical Tradition, Annali 

d’Italianistica, inc, Vol. 26, 2008.

•	 Copson, Andrew: What Is Humanism?  In, The Wiley Blackwell Handbook 

of Humanism, First Edition. Edited by Andrew Copson and A. C. Grayling. 

John Wiley & Sons, Ltd. 2015.

•	 Descartes, René : The Philosophical Works of Descartes,  into English by 

Elizabeth S. Haldane, and others, Yoge  books, 2017

•	 Descartes, René : Principles of Philosophy, translated by V.R. Miller and 

R.P.miller, Dordrecht: Reidel, 1985,  originally ,1644.

•	 Encyclopedia.com. 2003. “Lovati, Lovato dei (1240–1309).” In Arts: Arts, 

Construction, Medicine, Science, and Technology. Accessed September 9, 2025 

(https://www.encyclopedia.com/arts/arts-construction-medicine-science-

and-technology-magazines/lovati-lovato-dei-12401309-?(    

•	 Foucault, Michel: The Order of Things An archaeology of the human sciences, 

translated by, A. Sheridan, London: Tavistock publications, 1970.

•	 Foucault, Michel: The Archaeology of Knowledge and the Discourse on 

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ



48

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

language, translated by, A.M. Sheridan Smith, New York: Pantheon books, 

1972.

•	 Foucault, Michel: The History of Sexuality Volume I: An Introduction, 

translated by, Robert Hurley, New York, Pantheon Books, 1978.

•	 Foucault, Michel: The Subject and Power, Critical Inquiry, Vol. 8, No. 4, the 

University of Chicago Press, 1982.

•	 Foucault, Michel: Discipline and Punish: the birth of the prison, translated 

from the French by Alan Sheridan, Vintage books, A Division of Random 

house, New York.

•	 Johnson, Robert, and Adam Cure ton: Kant’s morel philosophy, (https://plato.

stanford.edu/entries/kant-moral )

•	 Kant, Immanuel: Fundamental principles of the metaphysic of ethics, translated 

by, Thomas Kings mill   Abbott, Longmans Green and Co. London New York, 

1895.

•	 Kant, Immanuel: Groundwork of the Metaphysics of Morals, translated by, 

Mary Greg or, introduction by Christine M. Korsgaard, Cambridge university 

press, 1998.

•	 Monfasani, John. 1998. “Humanism, Renaissance.” Routledge Encyclopedia of 

Philosophy. London: Routledge. Accessed September 9, 2025.   https://www.

rep.routledge.com/articles/thematic/humanism-renaissance/v-1    

•	 Nietzsche, Friedrich: The Joyful wisdom, translated by, Thomas Common, 

Edited by Oscar Levy, New York: Macmillan company, 1924.

•	 Nietzsche, Friedrich: Thus Spake Zarathustra translated by, Thomas Common, 

with an introduction by Mrs. Forster- Nietzsche, New York: modern library, 



49 10

Random House, 1917.

•	 Nietzsche, Friedrich:  Beyond  good and Evil: prelude to a philosophy of the 

future, translated by Helen Zimmern, New York: the Macmillan company, 

1907.

•	 Nietzsche, Friedrich: The Genealogy of morals, translated by, Horace B. 

Samuel, New York: modern library, 1913.

•	 The Editors of Encyclopedia Britannica. 2025. “Albertino Mussato.” 

Encyclopædia Britannica. Accessed September 9, 2025. 

•	 (https://www.britannica.com/biography/Albertino-Mussato?utm ).

الذاتُ المتألِّهة:من أنَسْنَةِ الِإنسَْانِ إلى تَأليهِهِ


