
167 10

أ.د.م هبة جمال الدين)1(

ظه��رت حرك��ة المركزيَّ��ة الأفريقيَّة بوصفه��ا حركة فكريَّة اس��تعماريَّة ب�ين الأمريكان 

م��ن أص��ول أفريقيَّة نتيحة لآلام العبوديَّ��ة، ولكن اتخذت المعاناة مطيَّة للس��يطرة وتزييف 

التاريخ، وبدأت في التمركز حول الهويَّة الأفريقيَّة، وإعادة وضعها في الحضارة الإنس��انيَّة 

في ضوء تهميش��ها من قِبل الغرب خلال الحقبة الاس��تعماريَّة. وب��دأت في الادِّعاء بأنَّها 

أصل الحض��ارة الفرعونيَّة، وأنَّها حضارة أفريقيَّة، نافية أصول الش��عب المصري وارتباطه 

بالحض��ارة الفرعونيَّ��ة، ومطالبةً بحق��وق زائفة ض��د الدولة المصريَّة. فحاولت الدراس��ة 

الإجاب��ة عن تس��اؤلٍ رئيسٍ عن ماهيَّ��ة حرك��ة الأفروس��نتريك )Afrocentrism(، وأبرز 

ة بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة باعتبارها أيديولوجية اس��تعماريَّة  مقولاته��ا وادِّعاءتها الخاصَّ

إحلاليَّة. وتنقس��م الورقة إلى قس��مين رئيس�ين؛ يتناول مفهوم المركزيَّة الأفريقيَّة، وسياق 

ظهور المفهوم حركة الأفروس��نتريك “المركزيَّة الأفريقيَّة”، فيام� يتناول الثاني المقولات 

نه من افتراءات الجذور الزنجيَّة للحضارة  الأيديولوجيَّة لحركة المركزيَّة الأفريقيَّة وما تتضمَّ

الفرعونيَّة.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية:

ة
َّ
ة الاستعماري

َّ
ة الأفريقي

َّ
حركة المركزي

ة والطرح الفكري
َّ
بين المقولات الأيديولوجي

1 - الأستاذ المساعد بمعهد التخطيط القومي بجمهوريَّة مصر العربيَّة، رئيس قسم الدراسات المستقبليَّة.

الأفروسنتريك، زنجيَّة الحضارة، المركزيَّة الأفريقيَّة، المركزيَّة الأوروبيَّة، 

الحضارة الفرعونيَّة، ما بعد الحداثة.

دراسات وبحوث



16810

Studies and Research

Afrocentric Colonial Movement 
between Ideological Claims, 
Intellectual Discourse

Assist. Prof. Heba Gamal El-Din(1)

The Afrocentric movement emerged as an intellectual and colonial movement 
among African Americans in response to the suffering caused by slavery. 
However, this suffering was used as a means to exert control and distort history. 
The movement began to center around African identity, seeking to reposition it 
within human civilization in light of its marginalization by the West during the 
colonial period. It claimed to be the origin of the Pharaonic civilization, asserting 
that it was an African civilization, while denying the Egyptian people’s origins 
and their connection to Pharaonic heritage, and demanding unjust rights against 
the Egyptian state. This study attempts to answer a central question about 
the Afrocentrism, and what are its key claims regarding the so-called “Blackness” 
of the Pharaonic civilization, considering it an imperialist replacement ideology?
 The study is divided into two main sections: the first explores the concept of 
Afrocentrism and the context of its emergence, while the second delves into the 
ideological claims of the Afrocentric movement, particularly the allegations about 
the African roots of the Pharaonic civilization.

Abstract

Keywords: Afrocentric, Negritude, African Centrism, Eurocentrism, 
Pharaonic Civilization, Postmodernism.

1 - Assistant Professor at the National Planning Institute in the Arab Republic of Egypt, Head of the 
Department of Future Studies.



169 10

مة مقدِّ

ظهرت حركة المركزيَّة الأفريقيَّة مع ثلاثينيَّات القرن الماضي بوصفها حركة فكريَّة تدعو إلى الحقوق 

المدنيَّة للزنوج بالولايات المتحدة الأمريكيَّة، وأخذت في التبلور حتى الس��بعينيَّات؛ حيث اكتسبت 

ل للهُويَّة الأفريقيَّة بالعالم ودورها في الحضارة الإنسانيَّة، وسرعان  اسمها »المركزيَّة الأفريقيَّة«، لتؤصِّ

ما انتشرت بين الجاليات الأفريقيَّة جنوب الصحراء في أوروبا، وبين الأفارقة جنوب الصحراء، وببعض 

الأقلِّيّات الأفريقيَّة بالشتات. 

فحاولت الحركة خلق وعي جمعي يتش��ارك فيه الأفارقة الس��ود في الش��تات، وصفه البروفيسور 

)أس��انتي- Assanti( بأنَّه وع��ي لم يتأثَّر بقرون من الانفصال عن الق��ارة الأفريقيَّة، مؤكِّدًا على وجود 

ع “يغمره ش��عورًا عاطفيًّا  دة، مس��تندة إلى نظام ثقافي أفريقي واحد، يتجَّىل في التنوُّ هويَّة عالميَّة موحَّ

وثقافيًّا، يمكن وصفه بـ "الارتباط النفسي الذي يمتدّ عبر المحيط".))) 

وبدأتْ في هذا الصدد رفع شعارات تتَّهم العالم الغربي خلالها بالتآمر ضدّ المساهمات الأفريقيَّة في 

العالم واستهانة الغرب للحضارة الأفريقيَّة باعتبارها ميراثاً استعماريًّا يقاسي التبعيَّة في ضوء محاولات 

إخ��راج الأفارقة من عجلة التاريخ في ضوء علم أمراض العبوديَّ��ة. الأمر الذي دفعها إلى تقديم نهج 

عي أهميَّة إعادة النظر في المعرفة الإنس��انيَّة م��ن منظور أفريقي محوره التاريخ الأفريقي)))،  فكري يدَّ

ليق��ف الأفارقة بوصفهم وكلاء وممثِّلين وفاعلين في الحض��ارة الغربيَّة، وليس على هامش الحضارة 

والمش��اركة السياس��يَّة والاقتصاديَّة. الأمر الذي دفع الحركة إلى خلق إرث تاريخي يحقِّق لها الفخر 

1 - Tunde Adeleke: Africa and Afrocentric Historicism.
2 - centered towards the African histor

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



170

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

والمكان��ة أمام العالم، فوجدت أنَّ الردَّ المناس��ب على تلك الأفكار الاس��تعماريَّة، المتعلِّقة بالتفوّق 

الأبيض، هو وجود روابط تاريخيَّة يفخرون بها أمام العالم كلِّه، فوقع اختيارهم على الحضارة المصريَّة 

القديمة، لتكون المظلَّة التي يتحرَّكون من خلالها لإطفاء العزةّ والفخر والهيمنة والسيادة العالميَّة.

فأخذت في الادِّعاء بأنَّها أصل الحضارة الفرعونيَّة التي فتنت العالم الحديث بفنِّها وثقافتها،))) نافية 

حقيقة أصول الش��عب المصري، ومدّعية بأفريقيَّة الحضارة الفرعونيَّة، لتنكر وجود شعوب ملوَّنة في 

شمال القارة الأفريقيَّة، ومدّعية أنَّهم هم الشعب الأصلي للحضارة الفرعونيَّة، لتطالب بتوظيف اتفاقيَّة 

الش��عوب الأصليَّة بالأمم المتحّدة التي تفرض وضع سياسي واقتصادي لخلق حقّ للشعب الأصلي 

ضدّ الدولة الأمُّ، موظِّفة علم الآثار الجينيَّة)))  الذي يسعي إلى إعادة كتابة التاريخ والجغرافيا السياسيَّة 

والحدود السياسيَّة بناءً على الجينات، وبدأت مطالبات الحركة بتحليل جينات المومياوات الفرعونيَّة 

لخلق حقّ زائف، مع رفض رسميّ من الحكومة المصريَّة، وبدأت بالمطالبة بانفصال النوبة عن مصر؛ 

باعتبارها –وفقًا لمقولاتهم- أصل الحضارة الفرعونيَّة. 

في هذا الصدد، تحاول الورقة الإجابة عن تساؤل رئيس عن ماهيَّة حركة المركزيَّة الأفريقيَّة، وماهيَّة 

أبرز مقولاتها وادّعاءتها الخاصّة بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة باعتبارها أيديولوجية استعماريَّة إحلاليَّة.

في ضوء ما تقدّم، تنقسم الورقة إلى قسمين رئيسين؛ يتناول القسم الأوَّل مفهوم المركزيَّة الأفريقيَّة، 

وس��ياق ظهور المفه��وم حركة الأفروس��نتريك “المركزيَّة الأفريقيَّ��ة”، فيما يتن��اول الثاني المقولات 

نه من افتراءات الجذور الزنجيَّة للحضارة الفرعونيَّة.  الأيديولوجية لحركة المركزيَّة الأفريقيَّة، وما تتضمَّ

: السياق التاريخي والمفهوم أوًَّال

حاولت حركة الأفروسنتريك )Afrocentrism( إضفاء طابع معرفي على هويَّتها، فاتَّجه روَّادها إلى 

وصفها بـ “النظريَّة المعرفيَّة الشاملة”، لتصبح قادرة على تقديم نظرة علميَّة تفسيريَّة لمختلف جوانب 

الحي��اة ومجالاتها، بل وأكَّدوا على ارتباطها بالثقافة الأفريقيَّة المعادية للحضارة الغربيَّة المدَُانة -كما 

1 - Shahira Amin: Egyptians aren’t racist. They’re frustrated with Western appropriation of 
their ancient history.

2 - Genomic Archeology



171 10

يرونها- بإخفاء مساهمات الحضارة الأفريقيَّة صاحبة الفضل على العالم بأسره. 

س��عت هذه الحركة -في تسويقها بين المكوِّن البشري الأفريقي والعالميّ- إلى اكتساب التعاطف 

والمظلوميَّة عبر ربطها بذهنيَّة الاس��تعباد ومعانة العبوديَّة مأصلة لذلك الادعاء عبر إعداد زخم بحثي 

وأكاديمي ليدعم روايتها. 

في هذا الشأن، يسعى هذا القِسم إلى بحث عدد من الإشكاليَّات الرئيسة عن تاريخ الحركة وأهدافها 

ومفهومها،وم��ا تعليه من مبادئ، وكينونتها التي تظهر خلاله��ا بصفتها أيديولوجية أم نظريَّة للمعرفة، 

وأبرز مقولاتها الأيديولوجيَّة.

1 - سياق ظهور مفهوم حركة الأفروسنتريك »المركزيَّة الأفريقيَّة«:

ظه��رت المركزيَّة الأفريقيَّة باعتبارها حرك��ة فكريَّة تدعو إلى الحقوق المدنيَّ��ة للأفارقة بالولايات 

المتحدة، وظهرت في القرن التاسع عشر وأوائل القرن العشرين مع نهاية الحقبة الاستعماريَّة، وإلغاء 

ولي  العبوديَّة باعتبارها مردودًا للمعاناة الناتجة عن استعباد المركزيَّة الأوروبيَّة))) متزامنة مع الكفاح الدَّ

ضدّ الإمبرياليَّ��ة ومراحل الكفاح ضدّ العنصريَّة والفصل العنصري والاس��تعمار. ))) مع تطوّر الأزمة 

الوجوديَّ��ة الغربيَّة للمركزيَّة الأوروبيَّة، ظه��رت نظريَّة المركزيَّة الأفريقيَّ��ة في أواخر القرن العشرين، 

متزامنةً مع ظهور الدراسات الأفريقيَّة المعاصرة في أواخر القرن العشرين بوصفها أيديولوجية فكريَّة 

ى بـ  للتغيير الاجتماعي، لتحرير العقل الأفريقي عبر طرح عودة ثقافيَّة ونفسيَّة إلى وجهة نظر لما يسمَّ

»الع��الم الأفريقي«، وبمعنى آخر رؤية العالم من وجهة النظر الأفريقيَّة؛ وتطرح باعتبارها أيديولوجيَّة 

د للثقافات الأخرى، وتعرض  معارضة لأيديولوجية المركزيَّة الأوروبيَّة؛ حيث ترفض التهميش المتعمَّ

نفس��ها كونها مقدمة للتواصل بين الثقافات على قدم المس��اواة، وترفض وضعه��ا في مكان ثانوي، 

والمطالبة بتقويم الهيمنة الأوروبيَّة والغربيَّة التي فرضت فيها أوروبا نفسها باعتبارها الحكم العالمي 

1 - Shahira Amin: Egyptians aren’t racist. They’re frustrated with Western appropriation of 
their ancient history.

2 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



172

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

في جميع جوانب التجربة الإنسانيَّة.)))

وبدأت في التش��كيك في سياق الافتراضات المعرفيَّة؛ فتعتبر أنَّ حركة التنوير الغربي هي جزء من 

مجموع��ة كبيرة من الأعمال التي تش��كِّل تقليدا أكاديميًّا وعلميًّا زائفًا، مقاب��ل طرحها نظريَّة المعرفة 

م أطروحات إنس��انيَّة وثقافيَّة واجتماعيَّة وعلميَّة عن إنسانيَّة  الأفريقيَّة بديًال عن المعرفة الغربيَّة، وتقدِّ

الأفارقة وفاعليَّتهم، وتفنيد الركائز المهيمنة أو النمط الأساس للتشكيل العالمي للتفوّق الأبيض التي 

تبدأ بوكالة الشعب الأفريقي بدًال عن العالم الأوروبي.))) 

هة  وأخذت في طرح عدد من المقولات والدعايا التي تمركزت حول الفكر الأفريقي، ولكنَّها موجَّ

للعالم كلّ��ه، وتنوَّعت ما بين طرح معرفة من منظور أفريقي، وصياغة مفاهيم جديدة عن الش��خصيَّة 

الأفريقيَّ��ة لتحوّل العرق إلى هويَّة وقوميَّة موحّدة ذات س�امت مميّزة، وطرح مس��اهمات أفريقيا في 

ة مرتكزات أساس لضمانة القَبول والدعم والتأييد والنفاذ. فانطلقت  الحضارة الإنسانيَّة منطلقة من عدَّ

من مرتكزات التقاليد الأفريقيَّة، موظِّفة المظلوميَّة والخبرة التاريخيَّة من الاستعباد، مدلِّلةً على طرحها 

س، ومس��تقية ادعاءات تاريخيَّ��ة وأثريَّة وأنثروبولوجيَّة من الوجهة  بنصوص كتابيَّة من الكتاب المقدَّ

الأفريقيَّة، وموظفّة علم النفس والفلس��فة والبلاغة والأدب للظه��ور بصفتها أيديولوجية فكريَّة لتقدّم 

نس��ق كّيل للأفكار والمعتقدات والاتجاهات العامّة الكامنة في أنماط سلوكيَّة معينة، لتفسير الأسس 

الخُلقُيَّة للفعل الواقعي، وتوجيهه، وتبرير السلوك، وإضفاء المشروعيَّة على الفعل والحركة، والدفاع 

ى بـ “حركة المركزيَّة  عنه�ام. وهذا ما انعكس في تحويل تلك الأفكار إلى حركة عابرة للحدود تسُ��مَّ

.”Afrocentricity Movement الأفريقيَّة

وتبلورت الحركة خلال منتصف ستينيات القرن العشرين وأواخرها، بالتوازي مع الحقوق المدنيَّة 

ة أو ثورة الس��ود، والحرب الباردة، وحرب فيتنام، ما أدى إلى تطوير الصيغ المبكرة لما  الأمريكيَّة وقوَّ

سيُطلق عليه فيما بعد المركزيَّة الأفريقيَّة؛ حيث انطلقت من إشكاليَّة العلاقة بين الثقافة والديموقراطيَّة 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

2 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.



173 10

الليبراليَّة، وكيفيَّة التواصل عبر الحدود، بما يكفل تحقيق الديموقراطيَّة ومبادئها، لكن مع نهاية الحرب 

الب��اردة بدأ الجدل الفكري يث��ور إزاء وجود أزم��ة للديموقراطيَّة الغربيَّة، أس�امها العلماء بالمركزيَّة 

الأوروبيَّة كونها نظريَّة طاردة، فهي ليس��ت نظريَّة اجتماعيَّة تستطيع دمج عدة نظريَّات مختلفة معها. 

ة معلنة الإنكار الأيديولوجي للعقيدة  في هذا الصدد، بدأت حركة المركزيَّة الأفريقيَّة في الإنخراط بقوَّ

الأوروبيَّة المركزيَّة. وقد وصف )أسانتي( الثقافة الغربيَّة والمركزيَّة الأوروبيَّة بأنَّ أوروبا تحرِّض على 

ث خلال التواصل بين الثقافات، وتنظر إلى الثقافة الأخرى في أنَّها مستقبلات  أنْ تتوَّىل منصب المتحدِّ
ليس إلا.)))

أخذت الحركة في التطوّر حتى حقبة السبعينيات، واكتسبت اسمها »المركزيَّة الأفريقيَّة«، وتباينت 

الآراء ع��ن جذورها الفكريَّة، فهناك مح��اولات لربطها فكريًّا بخطابات )مارت��ن لوثر كينج جونيور- 

Martin Luther King Jr( و)مارك��وس غ��ارفي-Marcus Mosiah Garvey(، و)مالك��وم إك��س-

ة  Malcolm X(، وهن��اك من يرى أنَّ جذورها الفكريَّة تعود إلى حركات المقاومة العنيفة، كحركة أخوَّ

 Nat-ى بالتقليد الراديكالي الأسود الذي ينحدر ثقافيًّا وتاريخيًّا من )نات تورنر الدم الأفريقي أو ما يسُمَّ

Turner(، و)غابريي��ل بروسر -Gabriel Prosser( الذي لقُّب بملك العبيد، محاولة لإضفاء الأصالة 

والعراقة والفخر والقبول والتأييد للحركة. ويغالي )رينالدو أندرسون-Reynaldo Anderson( بربطها 

بمؤتمر باندونج الذي مثَّل تجمّعًا دوليًّا للحركات الوطنيَّة والدول الاستعماريَّة الذي كان بمثابة قوى 
محرِّكة للمعارضة الفكريَّة والسياسيَّة للقمع من قِبل الملونين.)))

واستلهمت الحركة النضال ضدّ السياس��ات الأمريكيَّة في ضوء ظهور الماركسيَّة التي نظروا إليها 

حيين الروس، فاعتبرت الأفروس��نتريك  باعتباره��ا ردَّ فعل على القيود الاقتصاديَّ��ة والقمع ضدّ الفّال

ظهورها في الس��ياق ذاته. ويمكن تأصيل جذورها الفكريَّة في ض��وء الاغتراب الأفروأمريكان خلال 

فترة العبوديَّة، وبحثه��م عن الذات الأفريقيَّة، وتعدّد الهُويَّ��ات الأفريقيَّة بالمجتمع الأمريكي، وعدم 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.
2 - هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك تسعى لتحقيق أهدافها المستقبليَّة في مصر والسيناريوهات 

الشريكة والسياسات المبدعة لدعم صناع القرار، سلسلة قضايا التخطيط والتنمية.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



174

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ة العقليَّة  اتس��اقها مع فرض الأمركة ومحاولات الانسلاخ منها، مع ظهور نزعة إلى البحث عن الصحَّ

بين الأفارقة الأمريكان، مع محاولات الربط بين التاريخ الأفريقي ومطالبات بحقوقهم في تعليم السود 

يوصفهم جزءًا من حركات التحرّر من العبوديَّة وصدام مع المركزيَّة الأوروبيَّة))).

ت محاولتها إلى الحضارة المصريَّة القديمة للبحث عن مجد جامع وفخر للأفارقة الأمريكان،  وامتدَّ

فادَّع��ت زنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة، وب��دأت المحاولات ع��ام 1827 في افتتاحيَّة في مجلة فريدوم

ة الأمريكيَّة التي زعمت وجود علاقة  Freedom›s Journal أوَّل صحيفة س��وداء في الولايات المتحدَّ

 )Frederick Douglass-بين الأفارقة والمصريين القدماء.))) في عام 1953 قام )فريدريك دوغلاس

بشرح أس��باب إلغاء العبوديَّة جزئيّا باعتبارها أحد إنجازات أفارقة وادي النيل. وأشار إلى تتبّعه وجود 

دور م�رصي في الحضارة بأفريقيا، وأثبت أنَّ المطالبات الأوروبيَّة الدونيَّة الأفريقيَّة كانت كاذبة. وقد 

 )Anta Diop-(، وفي عام 1954 ج��اء )أنتا ديوبDavid Walker -تبنَّ��ى الطرح ذاته )ديفيد ووك��ر

ته عن الجذور الأفريقيَّة للحضارة الفرعونيَّة، ولكنَّه ناقشها عام 1960  مناقشًا رس��الة الدكتوراه خاصَّ
)بعد رفضها من عدد من الجامعات بأوروبا(.)))

2 - مفهوم المركزيَّة الأفريقيَّة: 

مع ظه��ور حركة المركزيَّة الأفريقيَّة »الأفروس��نتريك« في القرن التاس��ع ع�رش، تتعدّد محاولات 

الاق�رتاب من المفهوم، فلا يوجد تعريفًا جامعًا منعًا لها، فعرفّها المفُكِّر الأمريكي )موليفي أس��انتي( 

– الأس��تاذ في جامعة تمبل وأحد أبرز روَّاد الحركة، وصاحب اش��تقاق المفهوم في الس��بعينيات من 

القرن الماضي- بأنَّها طريقة في التفكير والعمل التي تسود خلالها مركزيَّة المصالح والقِيَم ووجهات 

م  النظ��ر الأفريقيَّة، واعتبارها تمرينًا في المعرفة ومنظورًا تاريخيًّا جديدًا. أما )Midas Chawane( فقدَّ

محاولات لتعريف المركزيَّة الأفريقيَّة من منظور التمركز الأفريقي، ونظر واستعرض جوانب توظيفها 

1 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey. 
2 - هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك تسعى لتحقيق أهدافها المستقبليَّة في مصر والسيناريوهات 

الشريكة والسياسات المبدعة لدعم صناع القرار، سلسلة قضايا التخطيط والتنميَّة.
3 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.



175 10

وتصنيفها العلمي من قِبل الأكاديمين والعلماء الأمريكان الأفارقة، فتارة ينظر إليها كونها نظريَّة علميَّة 

شاملة، وتارة أخرى منهجيَّة بحثيَّة تقود إلى المراد والهدف البحثي المرجوّ، وتارة أيديولوجيَّة يتحكّم 

فيها علم الأفكار، وأكَّد على محاولات الأكاديميَّة للربط البحثي بين الدراسات الأفريقيَّة والأمريكيَّة 

الأفريقيَّة، لخلق زخًام بحثيًّا للمفهوم عبر ما أس�امه بالانضب��اط العلمي الموحّد، ويمكن رصد أبرز 
تلك الاتجاهات في:)))

أ المركزيَّة الأفريقيَّة أو »التمركز الأفريقي«، أي التمركز حول الشخص الأفريقي صاحب 	.

نح الأفارقة فخرهم  الحضارة الإنس��انيَّة »الذات الأفريقيَّة« التي بموجبها يج��ب أنْ ُمي

الفكري باعتبارهم منشأ تلك الحضارة.

ب من الناحية المنهجيَّة: المركزيَّة الأفريقيَّة هي الطريقة التي يجري من خلالها الردّ على 	.

الاستعمار الفكري الذي يقوم عليه ويعمل على تبرير الاستعمار السياسي والاقتصادي

ج من الناحية النظريَّة: تحليل الظواهر الأفريقيَّة وشروط عملها وضوابط السلوك، فيكون 	.

الشغل الأفريقي في قلب الاهتمام؛ حيث يوصف بأنَّه تكريسًا لمفهوم »مصلحة الوعي 

الأفريقي« الذي يسعى إلى الاعتزاز بفكرة »الأفريقيَّة« بأنَّها محدّدات السلوك والحركة.

د من الناحية الأيديولوجيَّة: المركزيَّة الأفريقيَّة هي مجموعة من الأفكار التي من ش��أنها 	.

أنْ ترب��ط الأفارق��ة معًا بوصفه مجتمعًا ل��ه كيانه، وتقدم بعض البدائ��ل لطريقة تعامل 

الأوروبيّين لهم التي ينظر إليها الأفارقة على أنَّها اعتراف بالدونيَّة والهزيمة.

ه الوجهة الأكاديميَّ��ة )التخصّص المعرفي(: تق��دّم المركزيَّة الأفريقيَّ��ة ربطاً بحثيًّا بين 	.

العناصر المختلفة للدراس��ات الأفريقيَّ��ة والأمريكيَّة الأفريقيَّة، لتنطل��ق من التعدّديَّة 

في التخصّص إلى الانضباط الموحّ��د مع الأهداف الأيديولوجيَّة والفكريَّة، والغرض 

السياسي، وفهم الأساليب والنظريات الشائعة.

فتؤكّد الاتجاهات المختلفة على ضرورة تغيير الطريقة التي ينظر بها للعالم من وجهة عرقيَّة تتمركز 

1 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



176

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

حول التجارب والهويَّة الأفريقيَّة، وهذا ما يظهر من خلال تأكيد الأستاذ )جريشام-Grisham(، أستاذ 

فلسفة بولاية كنساس خلال خطبته عام 1897 التي حثَّ من خلالها الباحث الأسود على “فعل شيء 

من أجل عرقه”)))، فكانت رس��الته هي ربط العمل البحثي بالعرق الأس��ود ب��إرث مناهضة العبوديَّة، 

والحض��ارة. وقام بالربط بين المركزيَّة الأفريقيَّة والدراس��ات الأمريكيَّة الأفريقيَّة ومحاولاتهما الربط 

بينهما وبين الدراس��ات الأفريقيَّة )رغم أنَّها أكثر شموليَّة من الدراسات الأمريكيَّة الأفريقيَّة، ولا تتَّفق 

جميعه��ا مع هذا الطرح المتط��رِّف(؛ فظهرت المركزيَّ��ة الأفريقيَّة باعتبارها طريق��ة للبحث في حقبة 

التسعينيات؛ حيث جرى طرح النظريَّة والتطبيق العلميّ لها مقابل الفراغ الأيديولوجي لليبراليَّة الغربيَّة، 

وبدأت في مواجهة تحدّياّت الساسة، والمفكّرين المحافظين، واللليبراليين والملتزمين بأفكار المركزيَّة 

الأوروبيَّة، والديموقراطيين الجدد، ومفكّري ما بعد الحداثة؛ حيث اعتبرها )موليفي أس��انتي( بمثابة 

وعاءًا نظريًّا جامعًا في دراسة الاتصال، وعلم الاجتماع، والفلسفة، والخدمة الاجتماعيَّة والأدب؛ وما 

ة الحالة البلاغيَّة للرسالة والاتصال السياسي، وربطها بعلم أفريقيا أو دراسة أفريقيا  أسماه )أسانتي( بقوَّ
عبر الأجيال والقارات من خلال دراسة عادات سكان أفريقيا ومغتربيها وتقاليدهم، وسماتهم. )))

 ، وتميل الباحثة إلى اعتبار المركزيَّة الأفريقيَّة أيديولوجيَّة فكريَّة وليست نظريَّة بالمفهوم الكّيل

حيث تساعد على تفسير الأسس الخُلقُيَّة للفعل الواقعي، وتعمل على توجيهه لإضفاء المشروعيَّة 

على الفعل القائم والدفاع عنه، ولا تقدّم طرحًا غير موضوعيٍّ للأفكار والمعتقدات والاتجاهات 

التي تنعكس في أنماط س��لوكيَّة معيّنة. في حين أنَّ النظريَّة السياسيَّة تحاول تقديم سبباً ضروريًّا 

أو كافياً أو حتى تقديم س��ببًا نهائيًّا ممكنًا لضرورة تبنّي وجهة نظر معيّنة، وكذلك تس��ويغ لماذا 

يج��ب القيام بعمل ما بناءً على مجموع��ة من المبادئ بدًال من مجموعة أخ��رى)))، بينما تفتقر 

الأيديولوجي��ة إلى التزام بتوضيح جميع الأس��باب. وغالبا ما يجري اخت��زال المبادئ إلى صيغ 

1 - ANA MONTEIRO-FERREIRA: The Demise of the InhumanAfrocentricity, Modernism, 
and Postmodernism.

2 - Reynaldo Anderson:  MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.
الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  3 - هبة جمال 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.



177 10

صوريَّة عامّة. وهذا ما ينطبق على حركة المركزيَّة الأفريقيَّة.)))

كانت ظروف الاس��تعباد وتجارة العبيد وما صاحبه من حرمان من الحقوق الأساس، كالتعليم 

والصحة، دافعًا إلى خلق حالة من فرط الحساسيَّة الأمريكيَّة الأفريقيَّة تجاه الثقافة الأمريكيَّة، فأدَّت 

تجربة الثقافات المزدوجة إلى ظهور بعض الأمريكيين من أصل أفريقي رافضي الأمركة، ومتطلعّين 

إلى الثقافة الأفريقيَّة واستكش��اف ممارساتها.)))  ومن هنا جاءت تجربة الاستعباد والعنصريَّة في 

المجتمع الأمريكي؛ حيث هيَّأت الظروف لظهور نظريَّة المركزيَّة الأفريقيَّة، واستلهام الشعور بأنَّ 

النظريَّة الماركسيَّة يمكن أنْ ينظر إليها على أنَّها استجابة للقيود الاقتصاديَّة والقمع المفروض على 

حين الروس، ومن ثمََّ يمكن اعتبار المركزيَّة الأفريقيَّة، ردَّة فعل على سياس��ات العبوديَّة ضدّ  الفّال

الأمريكان من أصل أفريقي. ويمكن اشتقاق ركائز المفهوم على النحو الآتي:

أ تصدّر التاريخ الأفريقي تاريخ الإنسانيَّة: من خلال الادّعاء بزنجيَّة الحضارة المصريَّة 	.

القديم��ة، ومن ثمََّ تعتبر الحركة أنَّ التاريخ هو أفريقي الواجهة، لما للحضارة المصريَّة 

من فضل على الإنسانيَّة بوصفها نظرة مضادَّة للاستعمار الفكري الغربي.))) 

ب مركزيَّة الذات الأفريقيَّة: تضع “الأفروس��نتريك” الإنسان الأفريقي في واجهة التاريخ 	.

الإنس��اني ليحتلّ المركز وليس الهامش، للتصدّي للمركزيَّ��ة الأوروبيَّة العنصريَّة وما 

تمتلكه من أدوات فنّيَّة، واقتصاديَّة وسياسيَّة، وفلسفيَّة، وثقافيَّة، واجتماعيَّة.

ج تحويل لون البشرة إلى عرق واحد: تحويل لون البشريَّة إلى عرق لربط أفارقة الش��تات 	.

بالقارة الأفريقيَّة، وما له من تبعات ثقافيَّة وحضاريَّة وجينيَّة ))).

د الهويَّة الس��وداء: تحوّل الحركة لون البشرة إلى هويَّة مرتكزة على العرق الأسود، لتحلّ 	.

1 - علي رسول الربيعي: النظريَّة والأيديولوجيا. 
الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  2 - هبة جمال 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.
3 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.
4 - Carolyn Flueh Lobban and Richard A. Lobban:  in Nubian Identity among Nubians in 

Egypt, Sudan, and the United States, Leith Mullings (editor), New Social Movements in the 
African Diaspora: Challenging Global Apartheid 

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



178

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الصدارة بسبب تهميشهم بفعل الحضارة الأوروبيَّة،))) وترتبط الهويَّة بعدد من المفاهيم 
المصاحبة، مثل مفهوم الذات الأفريقي، والتضامن الأفريقي.)))

ه مطالبات اس��تعماريَّة سياس��يَّة: من خلال الادعاء بزنجيَّة الحض��اة المصريَّة القديمة 	.

يطالب )موليفي أس��انتي( بإقامة دولة موحّدة، وتعويض س��ياسي عّام تعرضّوا له من 

ظلم )))عبر العودة للحضارة الفرعونيَّة.))) 

وفي مضمار هذه الركائز الأساس، يمكن اشتقاق عددًا من الأهداف التي يسعى علماء المركزيَّة 

الأفريقيَّ��ة إلى تحقيقها، ويعطون الأولويَّة لها، وذلك في ضوء المبادئ المطروحة هذه:  "زنجيَّة 

الحضارة المصريَّة القديمة، قِدم الحضارة الأفريقيَّة بقِدم التاريخ، أفريقيا مركز الحضارة العالميَّة، 

وعنصريَّة الحضارة الأوروبيَّة وحتميَّة تهميشها، علماء الأفروسنتريك ممثلّين لمصر القديمة التي 

علمّت العالم الفلس��فة والرياضيات والعلوم، إعادة كتابة التاريخ العالمي المتمركز على العرق 

الأفريقي لإعادة ربط أفريقيا والثقافة الأفريقيَّة إلى تراثها التاريخي والروحي والثقافي الكيميتي)))، 

ضمان حقّ تقرير المصير لتعزيز كرامة الشعوب الأفريقيَّة)))".

تعكس تلك الأهداف العنصريَّة الكامنة المبنيَّة على ادّعاءات مغلوطة، لس��لب الحضارة المصريَّة 

القديمة والاستيلاء على الأرض والتاريخ، وتغيير المعرفة والنظر إليها، لتحقيق مجد زائف عبر تحويل 

لون البشرة إلى عرق وهويَّة، فتكون مدخًال إلى استعمار جديد مبني على المظلوميَّة.

1 - إيمان عبد العظيم سيّد أحمد: الفرعونيَّة في الفكر السياسي للشيخ أنتا ديوب: دراسة في الهويَّة الأفريقيَّة 
لمصر.

2 -  هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

3 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.
4 - Alexa Walker: An Introduction to the Ethics, Politics, and Practicality of Ancient DNA 

Research in Archaeological Contexts.
5 - ANA MONTEIRO-FERREIRA: The Demise of the InhumanAfrocentricity, Modernism, 

and Postmodernism, 
6 - For More Information, please visit: Molefi Kete Asante: The Philosophy of Afrocentricity, 

in Adeshina Afolayan & Toyin Falola.



179 10

ثانيًا: المقولات الفكريَّة والأيديولوجيَّة للأفروسنتريك:

تخت��زل الأيديولوجيَّة الفكريَّة للأفروس��نتريك العلاقات البشريَّة في الأف��كار وتعتبر العالم مكوّن 

من وعي إنس��اني يش��كل الأفكار والمعتقدات واللغ��ات، ومن ثمََّ فتطُرح في س��ياق النظريَّة البنيويَّة 

Constructivism وما بعد البنيويَّة )))Post Constructivism، فتعتبر أنَّ العلاقات بين الأفراد ترتكز 

على المعرفة الأفريقيَّة باعتبارها محددًا للتفاعلات وبديًال للمعرفة الغربيَّة.))) وتركز الحركة  على مفهوم 

العرق الأفريقي وتحويله إلى هويَّة عرقيَّة أو ما تسمّيه بالهويَّة السوداء، وهذا ما تؤكّده النظريَّة البنيويَّة 

ع��ن العرق؛ حيث تعتبره مفهومًا ظهر واس��تقرّ من خلال الثقافة البشريَّة وق��رارات البشر، وتنظر إليه 

نظ��رة معياريَّة؛ حيث يصنف الناس في ضوء المجتمع بناء على العرق، فيجب الحفاظ على المفهوم 

لتسهيل الحركات الاجتماعيَّة أو السياسات المبنيَّة على أساس العرق.))) وتنظر البنائيَّة الثقافيَّة للعرق 

باعتباره تحوًّال ثقافيًّا ما دام هناك سياقات اجتماعيَّة جديدة يجري إنشاؤها، حين ينُظر إلى المجموعات 

العرقيَّة على أنَّها مختلفة ليس في عرقها فقط بل في ثقافتها، وأنَّ هذا الاختلاف العرقي يصاحبه أشكاًال 

جديدة للاختلاف الثقافي، وتتش��كّل المجموعات العرقيَّة ثقافيًّا في أحداث تس��بق التشكّل العرقي. 

م��ن هنا، يأتي الحديث ع��ن تلك الهويَّة العرقيَّة. وكتب في هذا الس��ياق )جيفرز-Jeffers( عن الهويَّة 

: “لا يمكن إنصاف معنى كون الشخص أس��ودًا من خلال الإشارة إلى مشاكل الوصم  الس��وادء قائًال

بالعار والتمييز والتهميش رغم واقعيَّة تلك العوامل في الصورة التي نعرفها للمشهد العرقي. لكن هناك 

متعة أيضًا في كون الش��خص أسودًا، هذه المتعة تتشكّل بالحالات المتميّزة ثقافيًا”. ومع تلك الهويَّة 

س��ة اجتماعيَّة طبيعتها محدّدة بالمجتمع  تأتي المدرس��ة البنائيَّة المؤسّسيَّة لتنظر للعرق باعتباره مؤسَّ

الذي يحيط بها، وبالتالي لا يمكن انسحابها إلى الثقافات أو الحقب التاريخيَّة كلهّا، ويلاحظ )مايكل 

روت-Michael Root( أنَّ الشخص الذي يعتبر أسودًا في أمريكا قد لا يعتبر أسودًا في البرازيل؛ لأنَّ 

كلَّ دولة لديها مؤسّسات اجتماعيَّة مختلفة والتي تعُنى بتقسيم البشر إلى أعراق مختلفة.)))  

1 - وائل خان: النظريَّة البنائيَّة في العلاقات الدوليَّة، الموسوعة السياسيَّة. 
الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  2 - هبة جمال 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.
3 - آدم بورقوس: العرق.

4 - فارس قره: نظريَّة ما بعد الحداثة في العلاقات الدوليَّة. 

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



180

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ك�ام جرى توظيف مب��ادئ نظريَّة ما بعد الحداث��ة خلال طرح تلك الادّعاءات؛ فتس��تند إلى مبدأ 

التقويض من خلال تقويض أسس الفكر الغربي، وانتقاد المركزيَّة الأوروبيَّة، ووصم الحضارة الغربيَّة 

بالعنصريَّة والتطرفّ الفكري ضدّ المركزيَّة الأفريقيَّة. كما تؤمن بمبدأ التش��كيك من خلال التشكيك 

في إمكانيَّ��ة الوصول إلى المعرفة اليقينيَّة. وهذا هو النهج الذي اتَّبعه روَّاد الحركة عبر التش��كيك في 

التاريخ والروايات والسرديَّة التاريخيَّة، وتأويل الألفاظ والمصطلحات والنصوص الكتابيَّة. كما أنَّها 

تؤم��ن بمبدأ العدميَّة من خلال عدم تقديمها لبدائل علميَّة واقعيَّة. فما طرحته الحركة من ادّعاءات لا 

يستند إلى أدلةّ علميَّة موثقّة. وهذا ما يظهر بشأن تفكيك الثوابت والمطالبة بحدوث تغييرات جذريَّة 

في النظم السياسيَّة والاقتصاديَّة والديموغرافيَّة والاجتماعيَّة، خاصّة في ما يتعلَّق بدول شمال أفريقيا 

وجمهوريَّة مصر العربيَّة يشكل أخصّ. كما تؤمن بتفكيك المقولات المركزيَّة الكبري، خصوصا تلك 

الثنائيّات التي قام عليها الفكر الغربي كالدال والمدلول، الحضور والغياب. وهذا ما يتضّح من خلال 

ادّعائهم بأنَّهم أصل الحضارة الإنسانيَّة والعلوم بالعالم كلهّ.))) ويأتي ذلك في سياق إيمانها بمبدأ »ما 

فوق الحقيقة« عبر نفي فكرة وجود حقيقة مطلقة. لذا، يحاول روَّادها كتابة سرديتّهم التاريخيَّة الخاصّة 

به��م لتكون مرجعا لعملهم الش��بكي. عبر التخلّ��ص من المعايير والقواعد، وهذا ما يؤكّده )ميش��ال 

فوك��و – Michel Foucault( المفكّر الفرنسي أح��د روَّاد نظريَّة ما بعد الحداثة؛ حيث يعتبر أنَّ النصّ 

أو الخط��اب متعدّد الدلالات والقراءات، وبالتالي لا يمكن الاعتماد على منهجيّات محدّدة دائما.))) 
لذلك تطرح مقولاتها وتأويلاتها وقياساتها الخاصّة بها حتى وإنْ كانت دون أدلَّة علميَّة موثقّة.)))

م��ن هذا المنطلق، تتنوّع المرتكزات الأيديولوجيَّ��ة والدعائيَّة للحركة، ما بين مقولات إضفاء 

الطابع الأفريقي والخصوصيَّة الأفريقيَّة، للتأكيد على هويَّة العرق الأسود وارتباط الحركة بالإرث 

الثقافي الأفريقي، كما تطرح مرتكزات أيديولوجيَّة وفكريَّة لوصم الحضارة والمركزيَّة الأوروبيَّة 

وتهميشها في ضوء العنصريَّة العكسيَّة المضادّة، وهذا ما سيجري تناوله فيما يأتي:

الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  1 - هبة جمال 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

2 - فارس قره: العرق. 
3 -  هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة 

والسياسات الممكنة لصانع القرار.



181 10

1 - إضفاء الطابع الأفريقي والخصوصيَّة الثقافيَّة الأفريقيَّة

يتناول هذا الجزء أبرز المقولات التي تبنَّتها الحركة لربط علاقتها بالقارة الأفريقيَّة والسياق الأفريقي، 

وإعلائها التمسّ��ك بالقِيم والتقاليد الأفريقيَّة، وكيفيَّة توظيفها لمفهوم العرق الأس��ود خلال الخطاب 

العام للحركة، وتوظيفها لما يسُ��مّى بالقوميَّة الس��وداء، وتبرير العرق والأنطولوجيا القتاليَّة، والظهور 

باعتبارها وعاءً نظريًّا جامعًا في دراس��ة الاتصال، وعلم الاجتماع، والفلس��فة، والخدمة الاجتماعيَّة، 

والأدب، واستحضار الدين والروحانيات: »تأويل نصوص العهد القديم لخدمة الحركة«. 

2 - استحضار القيم الأفريقيَّة:

في محاول��ة التأكيد على الهويَّة الأفريقيَّة للأفارقة الأمريكان تبنَّت الحركة عددًا من القِيم الأفريقيَّة 

 Sarah- وتقاليده��ا، محاول��ةً منه��ا مقاومة المح��و التاريخي لهم، كما وصفته )س��ارة بلاكريش��نان

Balakrishnan(، فاعتبرت الاقتراب من القارة مدخًال لتجديد الذات؛ حيث اعتبرت أن سبب انقطاع 

الصلة بينهم وبين أفريقيا كي لا يوجد ارتباط لأحد إلا للس��يد، لتدعيم علاقة الس��يّد والعبد، ونظرت 

إلى أنّ الرابط الأفريقي بمثابة حملة لمكافحة الحرمان النفسي، ومن ثمََّ هى جزء من جذب المؤيدّين 

والمس��اندين، وجزء من التأصيل الثقافي للحركة لبن��اء رابط ثقافي وعرقي وهُويَّاتي وحضاريّ – كما 

سيتَّضح خلال الادّعاء بزنجيَّة الحضارة المصريَّة القديمة.))) فانطلقت من جوهر الثقافة الأفريقيَّة التي 

تقدّس الطبيعة، والجماعة، والوئام البشري والديني والروحي)))، ومن ثمََّ تبنَّت افتراضًا رئيسًا تجسّد في 

وحدة الطبيعة البشريَّة، أو التقارب والسلام والوئام، ومعرفة الذات، والفاعليَّة والتحرّر بين أنصارها))). 

وحاولت الارتباط بالطقوس الأفريقيَّة وعاداتها وتقاليدها، لتخلق قاعدة فكريَّة وجماهيريَّة مؤيِّدة في 
ضوء التمسّك بجوهر التقاليد الأفريقيَّة لأبناء القارة السمراء.)))

1 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.
2 - آدم بمبا: الثقافة الإفريقيَّة: مؤثرات واتجاهات، ص 101.

3 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

4 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



182

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

وتتمركز تلك الطق��وس الأفريقيَّة الروحيَّة والعاطفيَّة حول الإنس��ان، والكائنات، والس��لوك 

البشري وفقًا للفلسفة الأفريقيَّة التي تعتبر الظواهر الطبيعيَّة متصّلة وظيفيًّا، وإنَّ تدمير جزء واحد 

منها هو تدمير للكون كلهّ. ومن ثمََّ اعتمدت المركزيَّة الأفريقيَّة على الإيقاع والطقوس، والتقاليد 

الأفريقيَّة، والرموز؛ حيث جرى اعتبارها ركائز ومحدّدات النشاط الإنساني والواقع))). 

3 - الجماعيَّة مقابل الفرديَّة:

تنظر المركزيَّة الأفريقيَّة للهويَّة الفرديَّة باعتبارها جماعيَّة، بل إنَّها ترفض فكرة الفرديَّة، فيستحضر 

)مبيت��ي( المثل الأفريقي - لدحض مفه��وم الفرديَّة التي تغذّيه الليبراليَّ��ة والمركزيَّة الغربيَّة- »أنا 

موجود لأنَّنا نكون ولأنَّنا موجودون، إذًا أنا موجود«، لالتقاط جوهر هذه الهويَّة الجماعيَّة، وهذا 

ما أكّ��ده كوك وكونو  في فرع علم النفس الأس��ود أو الأفريقي،  ب��أنّ »الفرديَّة بمعنى الذات في 

المعارضة تختفي أمام المجموع، ويحلّ محلهّا التفاهم والهدف مشترك«. وطرح أسانتي مفهوم 
“الضرورة المعرفيَّة الجماعيَّة” )أي الالتزام الروحي والفكري الكامل برؤيَّة الجماعة(.)))

4 - إحياء مفهوم »الوعي الذاتي الأفريقي«: )الوعي الجمعي الأفريقي(

إنَّ الس��مة الأس��اس للمركزيَّة الأفريقيَّة هي تأكيدها على تمييز أوجه التشابه أو القواسم المشتركة 

بين الناس وحالتهم، بدًال من التمييز والاختلاف يجري التأكيد على الفروق الفرديَّة. وتعطي المركزيَّة 

الأفريقيَّ��ة الأولويَّ��ة للجماعة: فرفاهيَّة المجموعة تأخذ الأس��بقيَّة على رفاهيَّة الف��رد.))) وأصبح كبار 

المثقّفين السود يربطون بين تمكين السود وبين إعادة التأهيل التي تعمل على إضعاف التراث التاريخي 

لوا التحدّي المتمثلّ في تطوير نظريَّة معرفيَّة  وترسيخه. فناشد )جي إن جريشام( العلماء السود أنْ يتحمَّ

تاريخيَّة ثوريَّة، والدفاع بقوّة عن السود »ضد النقد الظالم وخطأ«. كما دعا )غريشام( المثقّف الأسود 

1	 هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

2 - Jerome H. Schiele: Organizational Theory from an Afrocentric Perspective, pp. 145-161.
3 - Jerome H. Schiele: Organizational Theory from an Afrocentric Perspective, pp. 145-161.



183 10

دة« إلى أنْ يقدّم معيارًا لبناء الطموح، فوضع جريشام مسؤوليَّة هائلة على عاتق  »في شخصيّته الممجَّ
المثقّف الأسود. ودعا إلى تاريخ ذرائعي. مصمّم خصيصًا لارتقاء السود وتعزيز احترامهم لذاتهم.)))

5 - دعم العرق في الخطاب العام:

تنظر المركزيَّة الأفريقيَّة لكلّ أس��ود خاصّة أفريقي الشتات بالعرق الأسود؛ حيث تغذّى المفهوم ليقابل 

مفهوم التفوّق العرقي للبيض و»العرق الأبيض«. ولكنّه ليس مفهومًا يعّرب عن حقيقيَّة أنثروبولوجيَّة في أفكار 

)أسانتي(، بل يعِّرب عن مفهومًا سياسيًّا.))) يجري البناء عليه عبر مفاهيم الهويَّة والقوميَّة السوداء. الأمر الذي 

يصفه أندرس��ون بالعنصريَّة العكسيَّة؛ حيث تواجه العنصريَّة الأوروبيَّة البيضاء بعنصريَّة لا تقلّ تطرفّاً عنها، 
(((.)Arthur Schlesinger-تخلط فيها بين الحقائق التاريخيَّة والفعليَّة كما ذكر المؤرخ )آرثر شليزنجر

6 - القوميَّة السوداء والتمركز حول الشخصيَّة الأفريقيَّة:

تسعى الحركة إلى تحويل لون البشرة إلى عرق محوّلة إياه إلى قوميَّة سوداء، وتدّعي أنّ مفهوم القوميَّة 

السوداء يرتكز خارج الدولة الحديثة، فلم يظهر بشكل تكنوقراطي مع مفهوم الدولة القوميَّة، باعتبارها 

محاولة لاستعادة الذات الأفريقيَّة أو ما يسُمّى بالسيادة الذاتيَّة الأفريقيَّة عبر غرس المعنى والشخصيَّة 

في السود مقترناً بالحريَّة والمصير، عبر استحضار التاريخ والطقوس والثقافة المادّيَّة الأفريقيَّة بالرغم 

من القمع والعنف المطلق.)))  فتستند القوميَّة السوداء إلى اغتراب أنطولوجي »الكينونة علم الوجود« 

للأفارقة، نتيجة التبعيَّة والرق والعبوديَّة المستمرةّ للأفارقة، وتحويل العنصر البشري إلى رأس مال عبر 

ى بــ »اقتصادياّت العبوديَّة«.)))  سياسات العبوديَّة والاستعمار والفصل العنصري أو ما يسُمَّ

1 - Midas Chawane: The development of Afrocentricity: A historical survey.
2 - TEMPLE UNIVERSITY official website.
3 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 

intercultural communication studies.
4 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.

الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر والسيناريوهات المتوقعة  5 - هبة جمال 
والسياسات الممكنة لصانع القرار.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



184

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

7 - تحرير العقل الأفريقي هو مركزيَّة الخطاب العام الأسود:

عمل )موليفي أسانتي( على إحياء ما يسُمّى بالثورة السوداء عبر تحرير العقل الأفريقي بوصفها 

مهمّة للخطاب العام الأفريقي لش��حذ الهمم، لخلق صحوة نفسيَّة وثقافيَّة؛ حيث ربط )أسانتي( 

بين إش��كاليَّة التواصل بين الثفافات وعلاقته بالعرق عبر اقتراب متعدّد للتخصّصات. وقد اعتبر 

التواصل بين الثقافات بأنهّ تبادل التواصل غير المتجانس بين عدّة أشخاص، بالرغم من الاختلاف 

في الأصول الدقيقة للتواصل بين الثقافات، بمعنى آخر ركّز على التفاعل بين البشر عبر الثقافات، 

واعتبر أنّ العرق مشكلة اجتماعيَّة وتاريخيَّة، فهي ظاهرة ذات معان يجري العمل بها في الممارسة 
الشخصيَّة، والعمل الجماعي برموز تؤثرّ يوميًّا على التفاعلات البشريَّة.)))

8 - تبرير العنف: »الأنطولوجيا القتاليَّة«

 توقع��ت المركزيَّة الأفريقيَّة قيام ث��ورة أفريقيَّة باعتبارها النتيجة الحتميَّ��ة للتحوّل النموذجي 

 Archie-الذي بدأ في أفريقيا، وتوجّه للحضارة الإنسانيَّة بالعالم)))؛ حيث اعتبر )آرتشي مافيجي

Mafeje( أنّ المركزيَّة الأفريقيَّة هي “أنطولوجيا قتاليَّة”، أو كينونة قتاليَّة عبر سلسلة من النضال؛ 

تمتدّ من الوحدة الأفريقيَّة للقوّة السوداء، والوعي الأسود والزنوجيَّة، والمقاومة الأفريقيَّة، وتبنّت 

ى“إنهاء استعمار العقل” خلال ستينتيات القرن الماضي عبر دمج الدراسات السوداء  سياسة تسمَّ

بالأكاديميَّة الأمريكيَّة. وفي القرن العشرين، قامت بتحريك الحركات المشهورة الآن مثل الوحدة 

الأفريقيَّ��ة، والزنوجيَّة، والغارفية ليس فقط باعتبارها خطاباً مروّعًا، ولكن باعتبارها اعتداء مباشر 

على الس�امء الفكريَّة التي قام عليها النظام الإمبراط��وري العالمي. وإيماناً بترابط العنصريَّة في 

جميع جوانب المعرفة »الحديثة« - وليس على الأقل الدراس��ات العلميَّة والإنسانيَّة التي دعمت 

اقتصادات العبيد، وهذا ما وصفه )س��يدريك روبنس��ون-Cedric Robinson( بارتكاز المركزيَّة 

الأفريقيَّة على الس��يادة للميتافزيقا وليس للمادة؛ حيث اعتبر أنّ العنف والقتل الذي تجسّ��د في 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

2 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.                                                                        



185 10

ما يسُ��مّى بالتقليد الراديكالي الأسود، وأس��فر عن مقتل ما يزيد عن اثني عشر أبيض بالولايات 

ا  المتحدة في الس��تينيات من الق��رن الماضي، لم يكن الهدف منه ممارس��ة التمردّ العنيف، وإّمن

التركي��ز على بنيات العقل.))) الأمر الذي يمثلّ ذريعة لممارس��ة العنف م��ن أجل التغييرـ ونشر 

مبادئ الحركة والفكر )أو الأيديولوجية(. 

9 - استحضار الدين والروحانيات: »المركزيَّة الأفريقيَّة وتأويل نصوص العهد القديم«

تتجلى فطريَّة الشخصيَّة الأفريقيَّة في قناعتها الإيمانيَّة المستمدة من الأديان الوضعيَّة التقليديَّة 

–الوثنيَّة، وس��مة التدينّ الغالبة عليها.)))  وتمتدّ الوثنيَّة في عداء للأديان السماويَّة فتمثلّ واحدة 

م��ن أبرز الافتراضات التي تقوم عليها أفكار )أس��انتي(، ففي الفص��ل الأول من كتابه »المركزيَّة 

الأفريقيَّة«، يرى أنّ الإسلام والمسيحيَّة- رغم دراساته المسيحيَّة- وكذلك اليهوديَّة لا تمثلّ ديانات 

للأفارقة، وأنّ الاستغناء عن تلك الأديان يمثلّ خطوة في مسار التعافي الوطني للمركزيَّة الأفريقيَّة، 

ويج��ادل في ذلك بالقول: »إنْ لم يس��تطع إلهك التحدّث إليك بلغت��ك فهو ليس إلهك، إلهك 

هو الذي يكلمك بلغتك«. فيدعو )أس��انتي( الزنوج الباحثين عن إلهٍ إلى البحث عن الأس��اطير 

القديمة على غرار »إيزيس وأوزوريس«، و»ماو وليزا«. ولتبرير التواصل الفكري بين قادة الحركة 

التاريخين الذين كانوا يدينون بالإسلام كـ )مالكوم إكس(، ظهرت النفعيَّة الأمريكيَّة تجاه الأديان 

السماويَّة))). وظهرت نفعيَّة الحركة في تطويع نصوص العهد القديم لخدمة المطالبات السياسيَّة 

للحركة، فوظفّت المركزيَّة الأفريقيَّة بعض القصص الرمزيَّة الكتابيَّة »تقليد الأرمياد« الذي سمي 

على اس��م النبي إرميا –أحد أنبياء بني إسرائيل- الذي بّرش بالمجيء الثاني للذين نقضوا عهدهم 

مع الله، وقد حذّر إرميا الآثمين من نهاية العالم الوشيكة، والنداء بأنّ أثيوبيا سترفع يدها قريباً إلى 

الله« الأمر الذي يتوافق مع نبوّة التقليد الذي هدّد الرجل الأبيض ضد خطاياه. فقد جرى توظيف 

النصوص الكتابيَّة لتبرير الجذور الزنجيَّة للحضارة الفرعونيَّة خاصّة الأثيوبيَّة، والمطالبة بالعودة 

1 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism
2 -  محمد العقيد: الشخصيَّة الإفريقيَّة مكوناتها، وأبرز سماتها وخصائصها، وخطابها التنموي.

3 - Arthur L. Smith (asante): rhetoric of black revolution, p.7

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



186

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

إليها: واعتبرت نفس��ها بمثابة الأيديوولوجيَّة »العائدة« بإيمان وضع��ي عميق بالقوة التصالحيَّة 

لأفريقيا، ومدّعيَّة بأنّ الوطن لن يعيد تأهيل الس��ود من تشويه سمعتهم فحسب، بل إنهّ لو جرى 

تطهير كلّ الش��تات من الس��ود، بمعنى الع��ودة إلى أفريقيا وبلد الحضارة الفرعونيَّة، س��تنهض 

أفريقيا كما فعلت في العصر التاريخي لمصر القديمة. وتصف الباحثة الماسونيَّة الأفريقيَّة )ماريا 

ستيوارت-Mary Stewart( بأنّ العودة لأفريقيا يمثلّ تقليدًا نبويًّا انبثق من ماضي أفريقيا المقدّس. 

قائلة “على الرغم من أنهّ ينُظر إلينا على أننّا أش��ياء، لكنّنا نش��أنا من شعب علمي، كما رأى روّاد 

إعادة الاس��تعمار الأفريقي الأوائل، فهم يساهمون في اس��تعادة حضارة أفريقيا العظيمة”.  وفي 

ين  القرن التاسع عشر، أرسلت منظمّات العودة إلى أفريقيا، مثل جمعيَّة الحضارة الأفريقيَّة، مبّرش

إلى سيراليون وليبيريا، للتبشير بمسؤوليَّة الشتات الأفريقي في تطوير مملكتهم. وفي هذا السياق، 

ظهرت بعض الأعمال العلميَّة الأولى التي طوّعت التاريخ الأفريقي باعتباره مخططاً للنبوة مثل 

)إدوارد ويلم��وت بلايدن- Edward Wilmot Blyden(، مبشر من س��انت توماس الذي أصبح 

تربويً��ا رائدًا في غرب أفريقيا الاس��تعماريَّة، اعت�رب التاريخ مهًام ليس لتصحي��ح الرقم القياسي 
العالمي بقدر ما هو لإعادة صياغة مصير الشخصيَّة الأفريقيَّة.)))

10 - الإنكار الأيديولوجي للغرب:

تؤمن الحركة بأنّ تهميش أفريقيا وشعوبها هو نتيجة حملة متعمّدة للهيمنة الثقافيَّة والاقتصاديَّة 

من قبل القوى الغربيَّة؛ حيث تعتبر أنّ وجهة النظر الأوروبيَّة للتاريخ مش��وّهة، وأنهّا استخدمت 

لتبرير استغلال الشعوب الأفريقيَّة وتهميشها، وإنكار مساهمات الحضارة الأفريقيَّة في الحضارة 

الإنسانيَّة، لأسباب استعماريَّة عنصريَّة بالأساس،))) وتدعو المركزيَّة الأفريقيَّة إلى التشكيك في 

تحليلات ودراس��ات المركزيَّة الأوروبيَّة التي تمثلّ هيمنة عالميَّة كما س��بق الإشارة. ما أدّى إلى 

تعرضّ المركزيَّة الأفريقيَّة لانتقادات خارجيَّة من باحثين تقدميين مركزيين أوروبيين، علاوة على 

1 - Sarah Balakrishnan: Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black Nationalism.
2 - Molefi Kete Asante: The Philosophy of Afrocentricity.



187 10

ضغوط داخليَّة من باحثين سود ذوي تأثيرات أيديولوجيَّة مختلفة. ))) 

11 - الادعاء بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة:

ج��اءت حركة المركزيَّ��ة الأفريقيَّة وما طرحته م��ن مقولات وإدعاءات موجهة ضد الش��عب 

الم�رصي، لتزييف انتمائه للحضارة الفرعونيَّة، في ضوء محاولات طرح هويَّة زائفة للأفارقة من 

الأصل الأمريكي؛ عبر الرواية السرديَّ��ة لربطها بمزيج من الخصائص الإجتماعيَّة والثقافيَّة التي 

تدّعي تقاسمها كإرث متوارث للأفارقة، كي تكون محدّدة للسلوك والإدراك الذاتي مستقيَّة عدد 

م��ن الأدوات، وموظفّة عددًا من المفاهيم والنظريات والمفاهي��م التي يأتي في مقدمتها مفهوم 

الهويَّة السرديَّة، والهويَّة البيولوجيَّة والجينيَّة، والهويَّة الثقافيَّة والاجتماعيَّة. وبنت في هذا السياق، 

ادعاءاتها التي تقطاعت مع عدد من النظريات والمفاهيم التي تتسم بالعنصريَّة التطرفّ. 

فحاولت استخدام التاريخ عبر ربط الحركة أوًال بالحضارة الفرعونيَّة، وثانيا بالإرث التاريخي 

لمقاومة العبوديَّة، لتكون بمثابة ذاكرة جماعيَّة متوارثة يجري توظيفها سياس��يًّا لتخلق رابط حول 

كينون��ة الحركة وأعضائها. فما تقدّمه حركة المركزيَّة الأفريقيَّة يندرج في إطار إش��كاليَّة التطرف 

الس��ياسي في سرد التاريخ،  فقد لاحظ المؤرخ )إرنس��ت رينان-Ernest Renan(، أن التاريخ لا 

يدور حول الذاكرة الجماعيَّة بالضرورة، وإنما حول إرث أمة تمثلّ مجموعة من الناس تجمعهم 

الكراهية المش�رتكة لجيرانهم وسوء فهم مش�رتك لماضيهم وهذا ما وصفه بإشكاليَّة التمييز بين 

التفسيرات اليساريَّة والتفسيرات اليمينيَّة للتاريخ؟ فيؤكد أنّ الفخر بالماضي شيء، ولكن لا يجب 

المغالات لتصبح إنجازات الماضي ذات انعكاسات سلبيَّة، فكونها مصدرا للثقة، أمر يعتمد على 

الطريقة التي يتم بها إحياء ذكرى الإنجازات الماضية))).

وكان هذا التطرف السياسي هو السمت العام لبناء الهويَّة السرديَّة للحركة المركزيَّة الأفريقيَّة؛ 

1 - Reynaldo Anderson: MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural turn in 
intercultural communication studies.

2 - Jan Marinus Wiersma: Politics of the Past: The Use and Abuse of History, in Hannes Swoboda 
and Jan Marinus Wiersma.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



188

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ن نظرة  فالهويَّة الس��ودريَّة وفقًا الفيلسوف الفرنسي )بول ريكور-Paul Ricœur( هي التي تتضمَّ

إلى أصول كلّ مجتمع ومعاناته، وإنجازاته الماضيَّة بوصفها جزءًا من الثقافة السياسيَّة للمجتمع. 

ناً رئيسًا من كينونة كلّ مجتمع.))) قد ظهر فيها هذا التطرفّ  فهي التراث والتقاليد التي تمثلّ مكوِّ

الس��ياسي؛ وه��ذا ما يمكن الوق��وف عليه خلال ما ج��رى طرحه عن جذور الحرك��ة وعلاقاتها 

بالحض��ارة الفرعونيَّة. وقد اس��تند السرد التاريخي لـ )أنتا ديوب( وروايت��ه السرديَّة عن عدد من 

 ،)Diodorus Siculus-( و)ديودورس الصقليHerodotus-نصوص مؤرخّي اليونان )هيرودوت

في عرضه للأدلَّة التاريخيَّة التي تثبت الأصل الزنجي للمصرييّن القدماء؛ حيث يري )هيرودوت( 

د ) وص��ف لما رأه في مصر أثناء  أنّ أصول المصريين أفارقة، وبشرتهم س��وداء، وش��عرهم مجعَّ

زيارته(، فأكّد  أنَّ فيضانات النيل بس��بب أش��عة الش��مس القويَّة وما نتج عنها من ذوبان الثلوج، 

وهذه الحرارة هي التي تجعل الناس س��ودًا فـ “الكولخيس” كانوا جزءًا من جيش )س��نوسرت-

Senusret I( الذين كانوا من أصل مصري، واس��تقرّوا في شرقي البحر الأسود وجنوب القوقاز، 

وهؤلاء الكولخيس��يون كانوا سودًا ذوي شعر أكرت. وبالتالي أوضح )هيرودوت( أنَّ المصريين 
كانوا زنوجًا. وهذا ما ذكره )ديودور الصقلي( قائًال إنَّ مصر من أصل زنجي.)))

وفي ضوء اس��تناده على ما قدمه بعض المفكرين والفلاسفة والمؤرخين الأوروبيين، بدأ ببناء 

روايته السرديَّة لتدعي بزنجيَّة الحضارة الفرعونيَّة، وزنجيَّة الش��عب المصري. فقام بتغيير معاني 

مسميات فرعونيَّة للإدعاء بزنجيَّة الدولة المصريَّة القديمة، ووصف شخصيات تاريخيَّة فرعونيَّة 

بأنها زنجيَّة أفريقيَّة، علاوة على توظيف الش��كل الخارجي للتماثي��ل لوصفه بالأفريقيَّة، مضافاً 

إلى التلاعب الزمني بالتاريخ، واستخدام ادّعاءات لغويَّة محاولة منه لربط الهيروغليفيَّة باللغات 

الأفريقيَّة كلغة شعب الولوف في غرب أفريقيا، علاوة على توظيف عدد من الأدلة الجينيَّة والأدلة 

البيومتريَّة. هذا ويرجع الدور الأس��اس في طرح تلك الادّعاءات )أنتا ديوب( المفكّر الس��نغالي 

الذي ألَّ��ف كتابَ الأص��ول الزنجيَّة للحضارة المصريَّ��ة، واهتمّ بالبحث ع��ن مرجعيَّة تاريخيَّة 

1 -Jan Marinus Wiersma: Politics of the Past: The Use and Abuse of History, in Hannes Swoboda 
and Jan Marinus Wiersma

2 - الشيخ أنتا ديوب: الأصول الزنجيَّة للحضارة المصريَّة.



189 10

حضاريَّة لأفريقي��ا، واعتبر أنَّ حضارة م�رص الفرعونيَّة حضارة زنجيَّة موظِّفً��ا عددًا من الحجج 

والأدلَّ��ة، والت��ي تنوَّعت ما بين الأدلة اللغويَّ��ة والأنثروبولوجيَّة والتاريخيَّ��ة وغيرها، لإثبات أنَّ 

المصريين القدماء كانوا زنوجًا أو أش��باه زنوج، وقد عرض هذه الفكرة بوضوح وبشكل مركَّز في 

مجلد تاريخ أفريقيا العام في الجزء الثاني تحت عنوان )أصل المصريين(، وقام بمناقش��ة مسألة 

أصل المصريين القدماء. ورأى أنَّ مصر القديمة كانت مجتمعًا أس��ود، وهنا ركّز على ذات البنية 

الاجتماعيَّة في مصر وأفريقيا، باعتبارها أحد الأدلَّة الاجتماعيَّة التي تثبت الأصل الزنجي لحضارة 

مصر الفرعونيَّة. كما أكَّد )ديوب( أنَّ أفريقيا كانت ولا تزال رغم الفترة الاستعماريَّة مركزاً حضاريًّا 

وليست طرفاً من الأطراف، وأنَّ الثورة الأفريقيَّة لا يمكن تحقيقها إلا بإعادة بناء التاريخ الأفريقي 

ى التخلَّف والتحدّي التقني،  الذي يبدأ من مصر الفرعونيَّة، وبذلك يمكن التغلبّ على ما يسُ��مَّ

وحاول إثبات هذا الادَّعاء عبر البحث في الأصل الزنجي عن حضارة مصر الفرعونيَّة، كالادّعاء 

ب��أنَّ مصر في المصريَّة القديمة تعني كيميت )Kemet( نس��بة إلى الناس الس��ود وليس الأرض 

السوداء يضاف إلى زنجيَّة الشعب المصري والتشكيك في جذور الملكة كليوباترا وتغّري ملامحها 

إلى الزنجيَّة، وقد استقى حججه من علم أصول السلالات البشريَّة، ومن مقارنة اللغات))). ولكنّه 

كل ما استخدمه لا يرتقي إلا إلى اتهامات زائفة بلا أدلةّ، وقد أثبت مشروع بحثي بمعهد التخطيط 
القومي عام 2024 زيف ادّعاءاتهم بالأدلةّ البيومتريَّة والأثريَّة والجينيَّة.)))

خاتمة 

ظهرت المركزيَّة الأفريقيَّة منذ القرن التاسع عشر، وتبلور المصطلح في السبعينيّات من القرن 

الماضي، وطرحت بوصفها أيديولوجية معرفيَّة تسعى لتغيير العالم كلهّ. فتعتبر المركزيَّة الأفريقيَّة 

أحد تطبيقات نظريَّة ما بعد الحداثة والنظريَّة البنائيَّة؛ حيث تختزل العلاقات البشريَّة في الأفكار 

1 - مركز الدراسات الأفريقيَّة: الشيخ أنت چوب مسيرة وتاريخ.
2 - لمزيد من التفاصيل انظر: هبة جمال الدين: حركة الأفروسنتريك وتأثيراتها المستقبليَّة على مصر 

والسيناريوهات المتوقعة والسياسات الممكنة لصانع القرار.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



190

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

فتنظر إلى العالم الاجتماعي بأنَّه مكوّن من الوعي الإنس��اني والمعتق��دات والمبادئ واللغات 

ب�ني الجماعات البشريَّة، فتعتبر الحرك��ة أنّ العلاقات بين الأفراد ترتكز ع�ىل المعرفة الأفريقيَّة 

باعتبارها محدّدة للتفاعلات وبديلة عن المعرف��ة الغربيَّة التي أعلنت إنكارها الأيديولوجي لها؛ 

حيث وصفتها بالأيديولوجيَّة الطاردة والمتآمرة على الحضارة الأفريقيَّة التي تجسّدت في الحضارة 

الفرعونيَّة الزنجيَّة. وفي إطار مقولات وادّعاءات الحركة تتجسّ��د إشكاليَّة التطرف السياسي في 

سرد التاريخ عبر توظيف أدلةّ زائفة تحت الادّعاء بالمظلوميَّة والمطالبة بحقّ العودة، في ضوء فرية 

زنجيَّة الشعب المصري القديم. وقد نظرت الحركة للون البشرة بصفته عرقاً واعتبرته هويَّة، موظفّة 

التاريخ لبناء هويَّة سرديَّة، لتحقيق هويَّة عرقيَّة، لتصبح قوميَّة سوداء عابرة للحدود، ويترتب عليها 

حقوق سياس��يَّة تناشد بها الحركة. وتهدف الحركة إلى تأس��يس وطن قومي لها، فكان الاختيار 

على مصر والحضارة الفرعونيَّة، لاكتس��اب الفخر والعزةّ والادّعاء بفضل الزنوج الأمريكان على 

العالم كلّ��ه. وبدأت بالادّعاء بزنجيَّة الحض��ارة الفرعونيَّة وزنجيَّة القدم��اء المصريين، وجاءت 

الأصوات تعلي من المطالبات بالعودة إلى الدولة المصريَّة لتستعيد مصر نهضتها، والمطالبات 

بالأراضي والتعويضات، ورافعة دعاوي المظلوميَّة ما يعكس خطورة الطرح رغم زيف المبّررات 

الأيديولوجيات الاستعماريَّة الجديدة. فتعتبر الحركة أحد أدوات نظريَّة الاستعمار الجديدة التي 

توظفّ لون البشرة لخلق عرق أس��مى له حقوق وامتيازات، تس��مح له بممارس��ة العنف والقتل 

والاستبداد وسرقة الحضارة والآثار والتاريخ.



191 10

قائمة المراجع

: المراجع باللغة العربيَّة أوًال

الكتب:

• الش��يخ أنتا ديوب: الأصول الزنجيَّة للحضارة المصريَّة، ترجمة: حليم طوس��ون، دار العالم 	

الثالث: القاهرة، 2005.

الدوريات:

• آدم بمبا: “الثقافة الأفريقيَّة: مؤثرات واتجاهات”، قراءات ثقافيَّة، العدد 36، أبريل 2018.	

• محمد العقيد: “الشخصيَّة الأفريقيَّة مكوناتها، وأبرز سماتها وخصائصها، وخطابها التنموي”، 	

)في المجتمع الأفريقي(، قراءات أفريقيَّة، 28 يوليو 2016،

•	  https://qiraatafrican.com/5287/%d8%a7%d984%%d8%b4%d8%ae%d8%b

5%d98%a%d8%a9-%d8%a7%d984%%d8%a5%d981%%d8%b1%d98%a%d

982%%d98%a%d8%a9-%d985%%d983%%d988%%d986%%d8%a7%d8%

aa%d987%%d8%a7%d88%c-%d988%%d8%a3%d8%a8%d8%b1%d8%b2-

%d8%b3%d92023 85/، متوفرة بتاريخ 6 أكتوبر%

• هب��ة ج�امل الدين )وآخ��رون(: »حرك��ة الأفروس��نتريك وتأثيراته��ا المس��تقبليَّة على مصر 	

والس��يناريوهات المتوقع��ة والسياس��ات الممكنة لصانع القرار«، سلس��ة قضاي��ا التخطيط 

والتنميَّة، معهد التخطيط القومي: القاهرة، العدد 353: أبريل 2024

دراسات غير منشورة:

• إيمان عبد العظيم س��يد أحمد: الفرعونيَّة في الفكر الس��ياسي للش��يخ أنتا ديوب: دراسة في 	

الهويَّة الأفريقيَّة لمصر، رسالة ماجستير )غير منشورة(، معهد البحوث والدراسات الأفريقيَّة 

، جامعة القاهرة ، 2016.

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



192

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

المواقع:

• علي رسول الربيعي: النظريَّة والأيديولوجيا، مؤسسة الحوار الإنساني، 8 نوفمبر 2020،	

•	  https://hdf-iq.org/%D8%A7%D984%%D986%%D8%B8%D8%B1%D98%A

%D8%A9-%D988%%D8%A7%D984%%D8%A3%D98%A%D8%AF%D9%

8A%D988%%D984%%D988%%D8%AC%D98%A%D8%A9/، 9 متوف��ر بتاريخ 

ديسمبر 2023

• فارس قره: نظريَّة م��ا بعد الحداثة في العلاقات الدوليَّة، 2021-05-08، موس��وعة العلوم 	

السياسيَّة،

•	   https://political-encyclopedia.org/dictionary/%D986%%D8%B8%D8%B1%D

98%A%D8%A920%%D985%%D8%A720%%D8%A8%D8%B9%D8%AF%20

%D8%A7%D984%%D8%AD%D8%AF%D8%A7%D8%AB%D8%A920%

%D981%%D98%A%20%D8%A7%D984%%D8%B9%D984%%D8%A7%D9

82%%D8%A7%D8%AA%20%D8%A7%D984%%D8%AF%D988%%D984%

%D98%A%D8%A9، 

• مايكل جيمس: آدم بورقوس، العرق، نورة العوهلي )ترجمة(: موسوعة ستانفورد للفلسفة،	

•	  https://hekmah.org/%D%8A7%D984%%D8%B9%D8%B1%D982/، متوف��رة% 

بتاريخ 17 نوفمبر 2023

• مركز الدراسات الأفريقيَّة: الشيخ أنت چوب« Cheikh Anta Diop مسيرة وتاريخ، العراق، 	

27 يونيه 2022،

•	  https://africansc.iq/posts/details/98، 2023 متوفر بتاريخ 2 أكتوبر

• وائل خان: النظريَّة البنائيَّة في العلاقات الدوليَّة، الموسوعة السياسيَّة ،	

•	  202001-11-، https://political-encyclopedia.org/dictionary/%D8%A

7%D984% %D986% %D8%B8%D8%B1%D98 %A%D8%A920% %D8

%A7%D984% %D8%A8%D986% %D8%A7%D8%A6%D98 %A%D8



193 10

%A920%%D981%%D98%A%20%D8%A7%D984%%D8%B9%D98�%

4%D8%A7%D982%%D8%A7%D8%AA%20%D8%A7%D984%%D8%AF%

D988%%D984%%D98%A%D8%A9، 2023 متوفرة بتاريخ 17 نوفمبر

ثانيًا: المراجع باللغة الإنجليزيَّة:

 :Books

•	 Arthur L. Smith (asante): rhetoric of black revolution, Boston: Allyn and Bacon, 

Inc., Internet Archive https://bit.ly/3LYYcEk, 1969

•	 Adeshina Afolayan & Toyin Falola (eds):  The Palgrave Handbook of African 

Philosophy, y Springer: New York Nature, 2017.

•	 ANA MONTEIRO-FERREIRA: The Demise of the InhumanAfrocentricity, 

Modernism, and Postmodernism, Sunny Press: New York, 2014

•	 Carolyn Flueh Lobban and Richard A. Lobban: in Nubian Identity among Nubians 

in Egypt, Sudan, and the United States, Leith Mullings (editor), New Social 

Movements in the African Diaspora: Challenging Global Apartheid, Palgrave 

Macmilian: New York, 2009 

•	 Jan Marinus Wiersma, Politics of the Past: The Use and Abuse of History, in 

Hannes Swoboda and Jan Marinus Wiersma: The Socialist Group in the European 

Parliament, 2009,https://www.socialistsanddemocrats.eu/sites/default/files/2856_

EN_politics_past_en_090603_1.pdf, accessed on Dec. 11, 2023

•	 Molefi Kete Asante, The Philosophy of Afrocentricity, in Adeshina Afolayan, 

Toyin Falola (eds), The Palgrave Handbook of African Philosophy,  Palgrave 

Macmillan : New York, 19 November 2017, https://link.springer.com/chapt

er/10.105716_0-59291-137-1-978/, accessed on Oct, 7. 2023

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ



194

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

Periodicals: 

•	 Jerome H. Schiele:” Organizational Theory from an Afrocentric Perspective”, 

Journal of Black Studies, Vol. 21, No. 2, Afrocentricity, Dec., 1990

•	 Tunde Adeleke: “Africa and Afrocentric Historicism: A Critique”, Advances in 

Historical Studies, 2015, 4, 200215- Published Online June 2015 in SciRes. http://

www.scirp.org/journal/ahs http://dx.doi.org/10.4236/ahs.2015.43016, accessed 

on Nov. 7, 2023

•	 Reynaldo Anderson:” MolefI Kete Asante: The Afrocentric Idea and the cultural 

turn in intercultural communication studies”, International Journal of Intercultural 

Relations, No. 36, 2012, PP 760: 769, https://www.sciencedirect.com/science/

article/abs/pii/S0147176712001010, accessed on Sept. 17, 2023

•	 Sarah Balakrishnan: “Afrocentrism Revisited: Africa in the Philosophy of Black 

Nationalism”, Souls 

•	 A Critical Journal of Black Politics, Culture, and Society, No. 1, Volume 22, 

2020, https://www.tandfonline.com/doi/abs/10.108010999949.2019.1711566/, 

accessed on Nov. 22, 2023

Articles: 

•	 Alexa Walker: An Introduction to the Ethics, Politics, and Practicality of Ancient 

DNA Research in Archaeological Contexts, Simon Fraser University, August 27, 

2014https://www.sfu.ca/ipinch/outputs/blog/introduction-ethics-politics-and-

practicality-ancient-dna-research-archaeological-conte/, accessed on Nov. 19, 

2023

•	 Midas Chawane:  “The development of Afrocentricity: A historical survey”, 



195 10

Yesterday & Today, Dec. 2016, No. 16, http://www.scielo.org.za/scielo.

php?script=sci_arttext&pid=S222303862016000200006-, accessed on Dec. 9, 2023

•	 Shahira Amin:  Egyptians aren’t racist. They’re frustrated with Western appropriation 

of their ancient history, Atlantic council, https://www.atlanticcouncil.org/blogs/

menasource/afrocentrism-cleopatra-netflix-egypt-racist-appropriation/, June 29, 

2023

•	 TEMPLE UNIVERSITY official website, Molefi Kete Asante, Temple University 

College of Liberal Arts, https://bit.ly/42ZAyhQ, accessed on Nov. 20, 2023

ة والطرح الفكري ة الاستعماريَّة بين المقولات الأيديولوجيَّ حركة المركزيَّة الأفريقيَّ


