
197 10

رآنِ الكريم
ُ
 الإنسانِ في الق

ُ
ولاية

مراجعة: الشيخ غسان الأسعد)2(

 يعال��ج هذا الكتاب قضيَّة الولاي��ة في القرآن الكريم بوصفه��ا مقامًا من مقامات 

الإنسان على المستوى المعنوي، وذلك وفق منهج التفسير الموضوعي، وقد تعرضّ 

فيه لدراس��ة مقام الولاية، بقس��ميها التشريعيَّة والتكوينيَّة، وانصبّ اهتمام المصنّف 

على الولاية التكوينيَّة بالمعنى الخاص، وهو المقام الذي يثبت لبعض الأفراد الذين 

وصل��وا إلى مقام القرب من الله تعالى، وأج�ىل مصاديق هؤلاء: النبيّ محمد)ص( 

وأهل البيت ، كما بحث في الطريق الموصل إلى مقام الولاية بالمعنى الخاصّ، 

مؤكِّ��دًا ع�ىل أنَّ ذلك يعتمد ع�ىل عنصرين؛ الأول عنصر المعرف��ة والعلم، والثاني 

العمل والعبادة، ولا شكّ في أنَّ الإخلاص شرط أساس في تحقُّق هذا المقام بمراتبه، 

وكلَّما اشتدَّ إخلاص العبد، كلّما كانت مرتبة ولايته أقوى وأعمق.

وهن��ا لا بدّ م��ن التأكيد على أنَّ المصنِّف يرى أنَّ الإنس��ان لا يك��ون له ولاية في 

ع��رض ولاية الله تعالى بل ولا في طول ولايته تعالى، بل يكون مظهرًا لأس�امء الله 

تعالى الحسنى، ولذلك فعل المعصوم مثًال أو ولايته مرآة لولاية الله تعالى.

ص
ّ
ملخ

الكلمات المفتاحية:

1 أستاذ في جامعة المصطفى العالميةّ-فرع لبنان.

قراءة في كتاب

الولاي��ة التكوينيَّة، الولاي��ة التشريعيَّة، مظهر أس�امء الله تعالى، 

القرب، المحبَّة، النصرة.



19810

Reading a Book

Guardianship of Man in the Holy Qur’an

Sheikh Ghassan Al-Asaad(1)

This book addresses the issue of guardianship [Wilayah] in the Qur’an, 
considering it a station of human achievement on a spiritual level, according to 
the methodology of thematic exegesis. It explores the concept of guardianship 
[Wilayah] in its two forms: legislative and ontological. The author primarily 
focuses on ontological guardianship in its specific sense, which is a status 
granted to certain individuals who have reached a state of closeness to Allah. 
The most prominent examples of such individuals are the Prophet Mohammad 
(peace be upon him) and Ahl al-Bayt (peace be upon them).
The book further examines the path that leads to this specific station of 
guardianship, emphasizing that it is reliant on two main elements: the first is 
knowledge and understanding, and the second is action and worship. There is no 
doubt that sincerity is a fundamental condition for attaining this rank in all of its 
stages. The stronger the sincerity of the servant, the deeper and more profound 
their rank of guardianship becomes.
It is crucial to note that the author maintains that humans do not possess 
guardianship in the same realm as the guardianship of Allah, Almighty, neither 
in parallel nor in succession. Rather, they serve as manifestations of Allah’s 
beautiful names. Therefore, the actions of the infallible or their guardianship are 
a reflection of Allah’s own guardianship.

Abstract

Keywords:  Formative Guardianship, Legislative Guardianship, Manifestation 
of Allah’s names, Closeness, Love, Victory

1 -Teacher at the Seminary [Hawza] of the Noble Messenger - Lebanon..



199 10

بطاقة الكتاب

اسم الكتاب: ولاية الإنسان في القرآن

مؤلف الكتاب: الشيخ جوادي آملي.

دارالنشر: دار الصفوة  

تاريخ النشر: 1993م.

عدد الصفحات: 264.

مة  مقدِّ

تعُ��دّ الولاية من المفاهي��م المركزيَّة في البني��ة العقديَّة والمعرفيَّة للق��رآن الكريم؛ لما تنطوي 

عليه م��ن أبعاد وجوديَّة ومعنويَّة تتَّصل اتصاًال وثيقًا بس��ؤال القرب من الل��ه، وحقيقة التوحيد، 

وحدود الفاعلية الإنس��انيَّة في عالم الإمكان. وقد شهد هذا المفهوم عبر تاريخ الفكر الإسلامي 

دة، تراوحت بين القراءة الفقهيَّة – السياسيَّة، والقراءة الكلاميَّة، وصوًال إلى المقاربة  مقاربات متعدِّ

العرفانيَّة والفلسفية التي تنظر إلى الولاية بوصفها مقامًا كماليًّا ومرتبة من مراتب التحقّق الوجودي 

للإنس��ان. وفي هذا الس��ياق يندرج كتاب »ولاية الإنس��ان في القرآن« لـ )الشيخ جوادي آملي(، 

بوصفه محاولة علميَّة منهجيَّة لإعادة بناء مفهوم الولاية على أس��اس قرآني، من خلال التفس�ير 

الموضوعي، وبمنأى عن الاختزال السياسي أو الاجتماعي الشائع.

ينطلق المؤلفّ من رؤية فلسفية–عرفانيَّة ترى الولاية امتدادًا للتوحيد الأفعالي، وتجلِّيًا لأسماء 

الله الحس��نى في الوجود الإنس��اني، لا مقامًا مس��تقًال أو موازياً لولاية الله تعالى، ولا حتى في 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



200

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

طوله��ا، بل مظهراً لها ومرآة تعكس فع��ل الحقّ في العالم. ومن هنا، يركّ��ز الكتاب على الولاية 

التكوينيَّة بالمعنى الخاصّ، باعتبارها رتبة وجوديَّة تتحقّق بالمعرفة، والعمل، والإخلاص، وتنتهي 

إلى شهود التوحيد ونفي الاستقلال عن الإنسان في العلم والقدرة والفعل. وبهذا المعنى، يقدّم 

الكتاب معالجة تتقاطع مع مباحث فلسفة الدين، ولا سيما في ما يتعلَّق بعلاقة المطلق بالمحدود، 

وحدود الفاعليَّة الإنسانية، وإشكاليَّة النسبة بين الإلهي والبشري.

وتهدف هذه المقالة إلى قراءة تحليليَّة لمضامين الكتاب، من خلال تتبّع بنيته التعليميَّة القائمة 

على الدروس، واستخراج مرتكزاته المفهوميَّة، ولا سيّما مفاهيم الولاية، والتوحيد، والإخلاص، 

والمعرفة، مع إبراز أفُقُه الفلس��في والعرفاني. كما تس��عى إلى تقويم منهجه وتقسيمه، والوقوف 

عند بعض الملاحظات العلميَّة والمنهجيَّة، بما يتيح وضع هذا العمل في سياقه المعرفي ضمن 

دراسات الولاية والقرآن وفلسفة الدين المعاصرة.

عرض مضامين الكتاب

ويب��دو أنَّ المصنِّ��ف أراد أن يجعل الكتاب على هيئة الكتاب التدريسّي؛ لذا فقد قسّ��مه إلى 

مة وواحد وعشرين درسًا. مقدِّ

مة ست نقاط أساس يمكن اختصارها في الآتي: نت المقدِّ هذا، وقد تضمَّ

11 يش�ير المصنّف في النقطة الأولى إلى أنَّ العلم موجود مجرَّد، وكلّ وجود فهو كمال؛ .

ولا ش��كّ في أنَّ لهذا الكمال درجات ومراتب شأن كلّ ما هو موجود. ولكنَّ الإنسان 

إذا اتخّذ العلم وس��يلة للمراء والتفاخر والتكّرب على الآخرين أو إساءة الاستفادة منه، 

فسيتحوّل هذا العلم إلى حجاب وجهل.

22 حثّ الإس�الم على تحصيل العلم بأقسامه المختلفة، أي: الحكمة الإلهية، والحكمة .

العملية، والعلم التجريبي، وقد شدّد المصنّف على أهميَّة دراسة علوم الطب والفيزياء 

والرياضي��ات وغيرها باعتبارها من العلوم الضروريَّة التي نحتاج إليها في بناء مجتمع 

متط��وّر ومتقدّم، ولك��نّ المصنّف أكّد في الوقت نفس��ه ع�ىل ضرورة الالتفات إلى 

أنَّ التم��دّن وبناء النم��وذج الحضاري لا يمكن أن يجري ع��ن طريق تحصيل العلوم 



201 10

ن إلى أنحاء العلوم الثلاثة المذكورة معًا. التجريبيَّة فقط، بل يحتاج التمدُّ

33 ن أشكاًال . يمثِّل الإسلام منظومة متكاملة، بل هو مدينة من العلم، وبالتالي فإنَّها تتضمَّ

مختلفة من العلوم، سواء أكانت إلهيَّة أم عمليَّة أم تجريبيَّة، وبالتالي فإنهّا تمثِّل التحقّق 

اللفظي للإسلام، في حين أنَّ المعصوم يمثلّ التحقّق العيني.

44 ي��رى المصنّف أنَّ الجامعات تهتمّ بتدريس العل��وم التجريبيَّة، بينما تتوّىل الحوزات .

العلميَّة الاهتمام بتدريس العلوم الإلهيَّة والعمليَّة.

55 يشير المصنّف في هذه النقطة من مقدّمته إلى أنَّه ليس المقصود من الولاية في الكتاب .

ما يمكن تسميته بالولاية الاجتماعيَّة أو السياسيَّة بل المراد هو ولاية أولياء الله تعالى، 

والفارق ب�ني الولايتين، أنَّ الولاية الاجتماعيَّة والسياس��يَّة هي مج��ردّ ولاية اعتباريَّة 

جعليَّ��ة، بينما ولاية أولياء الله فه��ي رتبة وجوديَّة وكماليَّة، وبالت��الي يمكن القول إنَّ 

ولاي��ة أولياء الله -تعالى- عب��ارة عن تكليف عيني، بخلاف الولاي��ة الاجتماعيَّة التي 

تعتبر مقامًا إنش��ائيًّا وجعليًّا، ولذلك يمكننا أن نفهم انطلاقاً من هذا التفريق لماذا كان 

أئمَّة أهل البيت  يزهدون في هذا المنصب، وبذلك يمكن أن ندرك أنّ هذه الولاية 

الإلهيَّ��ة لا يمكن إزالتها عنهم، فهي ج��زء لا يتجزَّأ من حقيقي��ة وجودهم ومقامهم، 

بخلاف ولايتهم الجعليَّة. ومع ذلك فإنَّ أئمَّة أهل البيت  حذّروا أتباعهم من توِّيل 

م��ن ليس أهًال لهذا المنصب الحسّ��اس؛ لما له من تأثير على المجتمع، س��واء أكان 

على المستوى الاجتماعي أم الاقتصادي أم السياسي... ولا شكّ في أنَّ أبرز مصداق 

لأولي��اء الله هم النبي a وأئمَّة أهل البي��ت ، وقد طلبوا هذا المقام المعنوي في 

أدعيتهم المنقولة عنهم.

66 مة إلى أنَّ الوصول إلى مقام الولاية الإلهيَّة . يشير المصنِّف في النقطة الأخيرة من المقدِّ

يعني أنَّ الولي وصل إلى مرحلة شهود توحيد الله تعالى؛ حيث إنَّ كلَّ كمال وجودي 

يراه راجعًا إليه تعالى. ومن هنا، فإنَّه يمكن القول إنَّ الكمالات الوجوديَّة التي يحتاجها 

السالك في طريق السلوك لا بدّ أن تسُلب عنه حين الوصول، والكمالات التي نتحدّث 

عنها عبارة ع��ن العلم والحياة والقدرة، وبالتالي فإنَّه عندما يتحقّق للولي مقامه، يجد 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



202

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

أنَّ��ه ليس لديه عل��م ولا قدرة ولا اقتدار في قبال الحقّ تعالى، وهذا راجع إلى ش��هود 

التوحيد، ففي ظلّ التوحيد يجد السالك أنَّه لا ظهور لأيّ من الكمالات في قبال الحق 

المتعالي.

وإذا كان الحال ذلك، فلا شكّ عندها في أنَّ الطريق الوحيد للوصول هو شهود الحقّ تعالى، 

ويكون الحجاب عن شهوده في الواقع عبارة عن رؤية السالك غير الحقّ في وجوده، فكلمّا اشتدّ 

توحيد العبد كلمّا استطاع الوصول إلى مقام الولاية وشهود الحقّ. ومن هنا نستطيع أن ندرك سبب 

ن لم  وقوع التفاوت في درجات الولاية بين أولياء الله، فمن انقطع إلى الله تكون مرتبته أعلى ممَّ

؛ حيث يرى غنى الله المطلق، مقابل فقر الآخرين المحض. يكن انقطاعه كامًال

ذكرن��ا س��ابقًا أنَّ الكتاب موزَّع على مقدّمة وواحد وعشرين درسً��ا، وس��وف نحاول في هذه 

الدراسة المختصرة بيان أهمّ ما ورد في هذه الدروس بشكل متسلسل.

الدرس الأول:

 ب�ّن�يّ المصنِّف في هذا الدرس معن��ى الولاية لغة واصطلاحًا، ومتعمّقً��ا في معناها الوارد في 

الق��رآن الكري��م؛ إذ تعتبر الولاية نوعًا من الق��رب الخاصّ بين الله وبين عباده. وتجدر الإش��ارة 

إلى أنَّ القرب واحد من جهة الله تعالى، أي إنَّ قرب الله -تعالى- من عباده متس��اوٍ، ولكنَّ العباد 

مختلفون في درجة قربهم منه تعالى، وبعبارة أخرى إنَّ التفاوت في القرب بين العباد سببه العباد 

أنفسهم، وليس الله.

وتجدر الإشارة إلى أنَّ القرب ليس من المقولات الإضافية، بمعنى أنَّه إذا كان الله قريبًا، فهذا 

يعني أنَّنا قريبون منه، فها المعنى إضافي، بينما القرب المقصود هنا يعدّ من المقولات الإشراقيَّة، 

بحس��ب تعبير المصنّف، باعتبار أنَّ الله خالق الإنس��ان الذي يقوم ب��دوره بإقامة علاقة وارتباط 

مع الله، ويمك��ن توضيح ذلك بأن نقول إنَّ العلاقة من جهة الل��ه -تعالى- إيجاديَّة؛ حيث يقول 

تعالى: ﴿إنَّما أمره إذا أراد ش��يئًا أن يقول له كن فيكون﴾ ]ي��س: 82[، فهذه الآية تعّرب عن 

ه��ذه العلاقة، والخطاب في الآية بقوله تعالى: »كُ��نْ« ليس خطاباً لفظيًا، بل هو خطاب تكويني 

ولا يحتاج إلى مخاطبَ خارجي.



203 10

والنبيa وأهل بيته مظهر من مظاهر الولاية، باعتبار أنَّها من أسماء الله الحسنى، وعلى 

الإنس��ان أن يس��عى أن تكون له درجة من هذه الولاية، وعلى الأقل أن تكون له ولاية على نفسه، 

ليمنعها من الانجرار وراء الشهوة، فتكون الولاية للشيطان.

الدرس الثاني: 

يَّة الارتباط بين الأفراد، وضرورة تعميق أواصر المحبّة  يؤكّد المصنّف في هذا الدرس على أهمِّ

والن�رصة، وذلك بما يحقِّق التأثير المتبادل بينهم؛ حيث يدعو القرآن الكريم ويحثّ على تعميق 

أواصر الأخ��وَّة بين المؤمنين، وفي المقابل ضرورة حصر الولاية بينهم، وأن لا يكون بينهم وبين 

غير المسلمين ولاية.

ويؤكّد المصنّف على ضرورة التمييز بين الوِلاية وبين الوَلاية، فالأولى بالكسر بمعنى النُّصرة، 

ا الوَلاية )بالفتح( فبمعنى التدبير والقيادة. وأمَّ

الدرس الثالث:

يش�ير المصنّف في هذا ال��درس إلى أنَّ الق��رب في الجوانب المعنويَّة ليس من نوع النس��بة 

والإضافة المتوافقة الأطراف، بل هي من قبيل الإضافة المتخالفة الأطراف، فقد يكون ش��خص 

م��ا قريباً من الآخر معنويًّا، ولكنَّ العكس قد لا يكون صحيحًا؛ لذا فإنَّه على الرغم من قرب الله 

من جميع خلقه، لكنَّ الإنسان قد يكون بعيدًا عنه أيضًا.

من جهة أخرى يش�ير المصنّف إلى أنَّ القرآن الكريم يمنع المؤمنين من ولاء النُّصرة والمحبَّة 

مع غير المؤمنين، خوفاً وحذرًا من سريان ذلك إلى ولاء التدبير والقيادة.

ولا ش��كّ في أنَّ الولاء في التدبير والقيادة قد يكون ولاء حقّ وقد يكون ولاء باطل، والميزان 

والمعي��ار في التمييز بينهما هو المولى، فإذا كان المولى هو الل��ه، فالولاية ولاية حقّ، وإذا كان 

الم��ولى غيره -تعالى- فالولاية ولاية باطل. ومن كانت ولايته الباطل، فس��تظهر حقيقة ولائه يوم 

القيامة: ﴿مأواكم النار هي مولاكم﴾ ]حديد: 15[.

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



204

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الدرس الرابع:

لنا في أنفس��نا لوجدنا أنَّ لأنفس��نا  قة في الخارج، وإذا تأمَّ يؤكّد المصنف على أنَّ الولاية متحقِّ

نوعًا من الولاية على ش��ؤونها التدبيريَّة، فنحن نقود أنفسنا في كثير من الشؤون، ومن هنا ينطلق 

الن��صّ الق��رآني ليثبت أنَّ الإنس��ان ولّي لله تعالى، وم��ن صفات ولّي الله أنَّ��ه يكون في حصن 

التوحي��د، وهذا يعني أنَّه يك��ون في مأمن، فلا يخاف ولا يح��زن، ﴿ألا إن أولياء الله لا خوف 

عليهم ولا ه��م يحزنون﴾ ]يونس: 62[، فليس لدى الولّي ال��ذي وصل إلى حصن التوحيد ما 
يخاف فقدانه، فما هو محبوب المؤمن لا يمكن أن يفقده، وهو الله تعالى.

��م المصنّف ولاية الله على عباده إلى ولاية عامة وولاية بالمعنى الأخصّ، مُفاد الأولى  ويقسِّ

ة من الله  أنَّ كل ع��الم الوجود تحت ربوبيت��ه، فيما مُفاد الثانية أنَّها تتضمّن رحم��ة وعناية خاصَّ

تع��الى لأوليائه، علًام أنَّ الولاية بالمعنى الأخ��صّ لا تتحقَّق في أفراد المؤمنين عامّة بل تختصّ 

.بأفراد المعصومين

الدرس الخامس:

بّني المصنّف في هذا الدرس أنَّ طريق الولاية والقرب من الله -تعالى- هو الطاعة له سبحانه، 

والمعصي��ة طريق البعد عنه، والضلال ع��ن طريقه، كما أنَّ الله -تعالى- ح�رص الولاية والتدبير 

بنفس��ه؛ حيث قال: ﴿وما لهم من دونه من والٍ﴾ ]الرعد: 11[، فلا ولاية لغيره تعالى؛ ولذلك 

ه الحمد إلى غيره تعالى. لا يمكن أن يوجَّ

الدرس السادس: 

انطلاقاً من ما مرّ بيانه في طريق تحقُّق الولاية، فلا شكّ عندها في أنَّ الميل إلى الدنيا والغرق 

في ملذّاتها يشكّل مانعًا من تحقُّق الولاية، يقول تعالى: ﴿ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخلد إلى 

الأرض واتب��ع هواه﴾ ]الأعراف: 176[، فلا ينبغي للإنس��ان أن يتوقَّع ما ينفعه عند غيره تعالى، 
فهذا توهّم باطل وسيجرهّ إلى الخيبة والضلال.

ويشير المصنّف إلى أنَّه إذا صار الإنسان مظهراً لولاية الله تعالى، فإنَّه إذا دعا الله بنزول المطر،  	



205 10

ا إذا لم يكن مظهراً لولايته تعالى، فلن يكون قادرًا على فعل شيء. فإنَّ المطر سيهطل مباشرة، وأمَّ

الدرس السابع: 

يَّ��ة العبادة بوصفها طريقًا للتق��ربّ إلى الله تعالى، بل تعدّ  ب�ّن�يّ المصنّف في هذا الدرس أهمِّ

العبادة في القرآن الكريم طريقًا إلى تحصيل اليقين؛ حيث يقول تعالى: ﴿واعبد ربك حتى يأتيك 

اليقين﴾ ]النحل: 99[، ولا شكّ في أنَّه ليس المراد من اليقين هنا هو اليقين بوجود الله، باعتبار 
ا تنطلق في الأصل من إيمان العبد بخالقه وربِّه، فهي تنشأ بسبب هذا اليقين، فكيف  أنَّ العبادة إنَّم

تكون س��ببًا في حصوله، من هنا فإنَّ المصنّف يؤكّد على أنَّ اليقين المقصود هو اليقين بصفات 

الله تعالى المطلقة، أي الاعتقاد اليقين بوحدانيَّته ومالكيَّته.

ومعنى معرفة الله بصفاته المطلقة هو أن يتحوّل الإنسان إلى مرآة لجلال الله وجماله، وبعبارة 

أخ��رى أن يتحوَّل إلى مظهر للكمالات الإلهية، وهذا معنى انحصار الولاية به تعالى؛ لأنَّ معنى 

»التوحيد الأفعالي« في الواقع هو أن يكون الله هو الولّي في جميع شؤون الإنسان.

الدرس الثامن:

تعرضّ المصنّف في هذا الدرس لمس��ألة التوحيد الأفعالي، فمن الواضح وفق الس��ياق العام 

الذي قدّمه المصنف في الدروس الس��ابقة أنَّ المح��ور في الولاية هو التوحيد، ومن الواضح أنَّ 

ا يرتبط بش��كل أس��اس بالتوحيد الأفعالي، فبناء عليه  كون الإنس��ان مظهراً لولاية الله تعالى إنَّم

يكون كلّ ما في الوجود الإم��كانّي محتاجًا إلى الله تعالى وجودًا وبقاءً، وبالتالي فإنَّ الله تعالى 

مالك لجميع خلقه، وما نحن إلا أمانة يجب إرجاعها إليه تعالى، فمالكيَّة الله تعالى قضيَّة واقعيَّة 

حقيقيَّة واقعيَّة مسلَّمة باعتبارها أصل وجوده تعالى، فعلى الإنسان أن يطهِّر نفسه من كلّ ما يمنع 

من تجّيل الأنوار الإلهيَّة في قلبه.

الدرس التاسع

خصّ��ص المصنِّف هذا الدرس للتأكيد على دور الإخلاص في التقربّ إلى الله تعالى؛ حيث 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



206

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

يعت�رب المصنّف أنَّ الإخ�الص هو الطريق الوحي��د الموصِل إليه تعالى، ولا ش��كّ في أنَّ أعلى 

قة في النبي الأك��رمa، وفي أهل البي��ت، وبالتالي تكون  درج��ات الإخلاص كان��ت متحقِّ

ولايتهم ومظهريَّتهم لولاية الله أقوى من أي مخلوق آخر.

الدرس العاشر:

يؤكِّ��د المصنّف في هذا الدرس على أنَّ م��ن يريد التقربّ إلى الله تعالى، فلا بدّ له من تحقيق 

أمرين أساسين؛ الأول: المعرفة، الثاني: الإخلاص، والمعرفة هي الأصل، بينما الإخلاص فرع، 

فلا إخلاص دون معرفة.

ومن هنا فإنَّ الإنسان لا يصير وليًّا لله تعالى إّال إذا صار مظهراً للصمد، وقد وصف الله -تعالى- 

من يصلون إلى هذا المقام بأنَّهم ﴿أولو الألباب﴾ ]البقرة: 269[، وذلك مقابل من توَّىل الشيطان 

فصارت ﴿أفئدتهم هواء﴾ ]إبراهيم: 43[.

وأهم مانع من تحقّق الصمديَّة في الإنسان هي الموانع الداخليَّة، وهي الوهم والخيال، فكلمّا 

س��يطر الوهم والخيال على الإنس��ان كلمّا ابتعد عن الواقعيَّة، من قبيل من يخاف الظلمة، فهذا 

ى بالموانع الخارجيَّة،  م الإنسان. ومن الموانع ما يسُمَّ الخوف لا ينشأ من أمر واقعي، بل من توهُّ

كالشيطان والمشركين الذين يحاولون حرف الحقائق وإضلال الناس.

وفي سياق آخر يؤكِّد المصنِّف على أنَّ الجزاء يوم القيامة ليس إلا العمل نفسه، فالإنسان الذي 

جعل قلبه مسرحًا للشيطان والوَهم، فسوف يحَُرش يوم القيامة، وسوف يبرز هناك الوجه الحقيقيّ 

للخيالات والأوهام التي جعلها تسيطر على ساحة قلبه؛ ولذلك كان ذكر الموت مُزيًال للأوهام 

والخيالات ومانعًا من ارتكاب الذنوب، فحتى يصل الإنس��ان إلى مقام القرب لا بدّ له من يصير 

مظهراً لصمديَّة الله تعالى.

الدرس الحادي عشر: 

م��ن الواضح أنَّ الصمد هو الخالي من العيوب؛ لذا فإنَّ الإنس��ان ينبغي أن يحفظ نفس��ه من 

الوقوع في أي عيب أو ذنب، فلا بدّ من أن يكون خاليًا من العيوب العلميَّة والعمليَّة.



207 10

ويمكن للإنس��ان أن يكون مظهراً للصمديَّة من الناحية العلمي��ة وإن كان لا يمكنه إدراك كنه 

س��ة لا يمكن أن تكون متعلَّقًا لعلم الإنسان، وبالتالي يمكن القول  ذاته تعالى؛ لأنَّ الذات المقدَّ

إنَّ تمام العلم هو معرفة أصول الدين.

ا على المستوى العملي، فالإنسان يجب أن يعبد الله -تعالى- إلى أن يصير قلبه ممتلئاً حبًّا  وأمَّ

لله، وقد ورد في الدعاء: »اللهمَّ إِّين أسألك أن تملأ قلبي حبًّا لك«، وبالتالي فطريق الولاية مفتوح 

أمام الإنسان، ومن هنا نعلم أنَّ الإسلام يمثِّل مظهر الصمد؛ لأنَّه الدين الجامع.

الدرس الثاني عشر: 

ث المصنِّف في هذا الدرس عن العلاقة بين المعرفة وبين النيَّة، مؤكِّدًا على أنَّ المعرفة  يتح��دَّ

أصل والنيَّة فرعها. لذا، فإنَّ عمل الشيطان ينصبّ على تشويه الساحة العلميَّة والفكريَّة، ليتمكّن 

بالتالي من السيطرة على النيَّة وتشويهها بتبع ذلك.

ة النظريَّة هي التي تجعل الإنس��ان بعيدًا عن س��لطان الوهم، وبالت��الي فإنّ ذلك يمكّنه  فالقوَّ

من الس��يطرة على قواه المختلفة، وتجعله قادرًا على الابتعاد عن الدناءة والهوى. ويمكن تعزيز 

الجان��ب العلمي والنظري من خلال العبادة؛ لأنَّها تورث اليقين، وبالتالي فإنَّ الإنس��ان إذا صار 

صمدًا في العلم والعمل، فلن يكون للشيطان ولاية عليه، وسيكون مظهراً لاسم الولّي.

الدرس الثالث عشر

يتعرَّض هذا الدرس لمس��ألة التق��ربّ إلى الله وأثره على العبد، فإذا صار العبد بس��بب تقرّبه 

محبوباً لله تعالى، فإنَّ الله يتوَّىل جميع ش��ؤونه الإدراكية والعملية، وقد اس��تفاد المصنّف هذه 

النتيجة من الحديث المعروف بقرب النوافل. وهنا يؤكّد على أنَّ أولياء الله -تعالى- يهتدون بنور 

ة  الحقّ، وبالتالي لا يكونون عرضة للضلال والزلل، ولا تجرهّم الأهواء النفسانيَّة؛ لمعرفتهم التامَّ

بحقيقة هذه الدنيا الزائلة.

ويؤكّ��د المصنّف على ضرورة الالتفات إلى أنَّ تحقُّق الولاي��ة لفرد لا يعني تفويض أمور 

الدنيا إليه، فاللهّ هو الربّ الواحد، ولا يمكن تجزئة ربوبيَّته، فضًال عن أن َّالفقر مقوّم لجميع 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



208

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

الموج��ود الإمكانيات، وهذا يعني أنَّ كلَّ ممكن لا يس��تغني في وجوده، فضًال عن تصرفّاته 

وأفعاله، عن الله تعالى، فكيف يصحّ أن تفُوّض أمور الخلق إليه والحال أنَّه هو نفسه يحتاج 

إلى مقوِّم.

الدرس الرابع عشر:

يبحث هذا الدرس في الولاية التكوينية والولاية التشريعية، ومن المعلوم أنَّ الولايتين فرع من 

فروع ربوبيتّه تعالى، وقد بّني المصنّف ذلك من خلال جملة من المقدّمات المعمّقة.

الدرس الخامس عشر:

من المعلوم أنَّه لا ولاية لأحد في عرض ولاية الله تعالى؛ لأنَّه ليس لأحد استقلال في الوجود 

فضًال عن التصرف والتدبير في قبال الله -تعالى- بل إن المصنّف يؤكّد أنَّه لا ولاية لأحد في طول 

ولاية الله، فهو تعالى صمد، وبالتالي لا يبقى خلأ لآخر في الوجود غيره حتى يكون له ولاية على 

التصرفّ والتدبير، سواء أكانت في عرض ولايته الله أم في طول ولايته تعالى، ومن هنا فإنَّه ينبغي 

ا هي مظهر وآية من آيات الحقّ تعالى. التأكيد على أنَّ الولاية التي تنُسب إلى غير الله -تعالى- إنَّم

 وينبغي الالتفات في المقام إلى نقطة جديرة بالاهتمام ترتبط بصفات الولي؛ حيث لا بدّ من أن 

يك��ون الولّي متصّفًا بالعلم والقدرة المطلقتين، وإلا فإنَّه لا يكون وليًّا، فلا ولّي غيره تعالى، ومن 

ََّمة غيٌر، فضًال عن  هنا يؤكِّد المصنّف على أنَّ الله وحدةٌ قاهرةٌ لا تترك أي مجال وجودي ليكون ث

َّة ولّي غيره. أن يكون ثَم

الدرس السادس عشر: 

يعالج هذا الدرس مس��ألة انحصار الولاية التشريعيَّة به تعالى؛ حيث إنَّه لا أحد غيره -تعالى- 

يملك ش��أناً من شؤون الإنسان بحيث يحقّ له التقنين والتشريع، ومن هنا يؤكّد سماحته على أن 

حاكميَّة النب��يa لم تكن في طول حاكميَّة الله، فضًال عن أن تكون في عرضها، بل هي مظهر 

من مظاهر حاكميَّته ومرآة لها.



209 10

الدرس السابع عشر:

يس��تكمل المصنِّف في هذا الدرس معالجة مس��ألة الولاية التشريعيَّة والتكوينيَّة، ويستحضر 

ة أنَّه هو الخالق والعالم بأسرار الكون  مزيدًا من الأدلَّة القرآنيَّة على انحصار الولاية به تعالى، خاصَّ

والخلقة، ومن كان كذلك ينبغي أن يعُبَد وأن تكون الولاية له لا لسواه.

الدرس الثامن عشر:

ة  َّ��ة ولاية تكوينيَّة عامَّ يتن��اول هذا الدرس أقس��ام الولاية التكوينيَّة؛ حيث ذكر المصنّف أنَّ ثَم

ة فتش��مل جميع المخلوقات، ولذل��ك فإنَّ لكلٍّ منّا س��لطان وولاية  ا العامَّ ��ة، أمَّ وأخ��رى خاصَّ

ة فتختصّ بالمؤمنين. وفي س��ياق آخر أش��ار المصنّف إلى أنَّ الولاية  ا الخاصَّ على تصرفّاته، وأمَّ

ا بمعنى مواجهة  ا أن تكون بمعنى تبيين الآيات الإلهيَّة، وإمَّ التشريعية المنسوبة إلى الأنبياءj، إمَّ

الانحرافات والمخالفات التشريعيَّة.

الدرس التاسع عشر:

 ،يرى المصنّف أنَّه على الرغم من أنَّ ظاهر القرآن الكريم انحصار الولاية التشريعيَّة بالأنبياء

ويقُصد بها إبلاغ الرس��الة، لكنَّ الولاية التكوينيَّة ليس��ت كذلك، فهي تشمل كلّ من يملك قدرة 

ة، فلا ش��كّ في ثبوتها  ا الولاية الخاصَّ ، وأمَّ ع�ىل التأثير خارجًا، ومن��ه ولايتنا على تصرفّاتنا مثًال

لبعض الأش��خاص، كما هو ظاهر الكت��اب، والجدير بالذكر أنَّ هذه الولاي��ة لا تكون نابعة من 

الألفاظ والمفاهيم، بل هي نابعة من نوع آخر من العلم، وهو العلم بالاس��م الأعظم، وليس هو 

العلم بمعنى الوجود الذهني، بل هو علم يحصل من أنس الروح بأعظم الأسماء، ومن هنا ينبغي 

الالتفات من جديد إلى أنَّ هذه الولاية في الحقيقة هي مظهر ولاية الله.

الدرس العشرون: 

يس��تعرض المصنّف في هذا ال��درس جملة من النماذج لأف��راد كانت لديهم ولاي��ة تكوينيَّة 

بالمعن��ى الخ��اصّ، وقد ورد ذكرهم في القرآن الكريم، مش�يراً إلى أنَّ ولايته��م مرتبطة بما كانوا 

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم



210

ةُ الِإنسَْانِ الَحدِيْثِ اتُ الَمأْزُوْمَةُ: جَدَلِيَّ الذَّ

10

ا يهيّئه الله -تعالى- لمن يمتلك صفة الاس��تقامة على  يمتلكونه من العلم اللدُنّي، وهذا العلم إنّم

.الطريق الإلهي، وبالتالي لا ينحصر ذلك بالأنبياء

الدرس الحادي والعشرون:

يبحث هذا الدرس بشكل مفصّل في تحصيل بعض الأفراد للولاية التكوينيَّة وعدم اختصاصها 

بالأنبي��اء، وقد دلتّ مجري��ات التاريخ على تحقّق ذلك على يد عدد م��ن الأولياء. والجدير 

بالذكر أنّ هؤلاء لا يصلون إلى هذه الرتبة إلا بعد الإيمان بالأنبياء والشرائع.

وفي س��ياق آخر أشار س�امحته إلى دور الروح القدس في هذا المجال؛ حيث يرى أنَّ الروح 

م،  القدس عبارة عن درجة عالية من النفس الإنس��انيّة، وبالتالي ليست روحًا مستقلةّ كما قد يتُوهَّ

ويمكن للإنسان الوصول إلى هذه الدرجة العالية بعد طيّ مراحل معقَّدة يصل معها الإنسان إلى 

مقام القدس، فيصير بذلك مظهراً لاسم من أسماء الحقّ تعالى.

ملاحظات عامة:

ع�ىل الرغم من أهمية الكتاب وعمق مضامين��ه، لكنَّنا وجدنا أنَّ ثمةّ بعض الملاحظات لا بدّ 

من ذكرها، وسنحاول اختصارها قدر الإمكان:

يب��دو أنَّ الكت��اب في الأصل مقسّ��م إلى أربعة فصول، وهذا م��ا يظهر من بعض .11

الفقرات في الكتاب، لكنَّ الطبعة التي بين أيدينا أغفلت هذا التقسيم؛ حيث توزعّ 

الكتاب كما هو واضح على واحد وعشرين درسًا، وهذا -برأينا- أدَّى إلى حصول 

ة أنَّه لم تجرِ مراعاة التقسيم الجديد أثناء صياغة  خلل في منهجيَّة الكتاب، وخاصَّ

بعض الفقرات التي يبدو واضحًا فيها أنَّها تستند إلى التقسيم الرباعي لفصوله.

 كان ينبغ��ي أن تجري صياغة عنوان لكلّ درس من الدروس، بحيث يس��هل على .22

صًا للتدريس. ة إذا كان الكتاب مخصَّ القارئ فهم الكتاب بشكل أوضح. وخاصَّ

ة، .33 من الملاحظ أنَّ ثمةّ بعض التكرار في فقرات بعض الدروس وفي الأفكار العامَّ

��م إلى أربع��ة فصول ثمَّ جرى  ولعلَّ الس��بب في ذلك أنَّ الكتاب في الأصل مقسَّ



211 10

تقسيمه إلى دروس ما أدَّى إلى مثل هذا الخلل.

على الرغم من أن الكتاب يخلو من التعقيد، لكنَّه ينبغي الالتفات إلى أنَّ مضامين .44

مات ينبغي تحصيلها، لذلك ينبغي أن يكون الكتاب  الكتاب دقيقة وتحتاج إلى مقدِّ

مات اللازمة. صًا لمن يمتلك المقدِّ مخصَّ

أخيراً توجد بعض الأخطاء النحويَّة والطباعيَّة في الكتاب..55

ولايةُ الإنسانِ في القُرآنِ الكريم


